

organizadores
Edson Arantes Junior
Haroldo Reimer

# História e Religião na Antiguidade

PPGHIS
PROGRAMA
DE PÓS-GRADUAÇÃO









Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)

### H673

História e religião na Antiguidade / Organizadores Edson Arantes Junior, Haroldo Reimer. – São Paulo: Pimenta Cultural, 2023.

Livro em PDF

ISBN 978-65-5939-627-6 DOI 10.31560/pimentacultural/2023.96276

1. História. 2. Religião. 3. Antiguidade. 4. Antropologia. I. Arantes Junior, Edson (Organizador). II. Reimer, Haroldo (Organizador). III. Título.

CDD: 901

Índice para catálogo sistemático:

I. História

Janaina Ramos - Bibliotecária - CRB-8/9166



Copyright © Pimenta Cultural, alguns direitos reservados.

Copyright do texto © 2023 os autores e as autoras.

Copyright da edição © 2023 Pimenta Cultural.

Esta obra é licenciada por uma Licença Creative Commons: Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional - (CC BY-NC-ND 4.0). Os termos desta licença estão disponíveis em: <a href="https://creativecommons.org/licenses/">https://creativecommons.org/licenses/</a>>. Direitos para esta edição cedidos à Pimenta Cultural. O conteúdo publicado não representa a posição oficial da Pimenta Cultural.

Direção editorial Patricia Bieging

Raul Inácio Busarello

Editora executiva Patricia Bieging

Coordenadora editorial Landressa Rita Schiefelbein

Marketing digital Lucas Andrius de Oliveira

Diretor de criação Raul Inácio Busarello

Assistente de arte Naiara Von Groll

Editoração eletrônica Peter Valmorbida

Potira Manoela de Moraes

Imagens da capa Marble head of Constantine - Jean-Christophe

Benoist. Labaereum - Golradir

Tipografias Swiss 721, Minion Variable Concept, Sofia Pro

Revisão Os autores e autoras

Organizadores Edson Arantes Junior

Haroldo Reimer

### PIMENTA CULTURAL

São Paulo · SP

Telefone: +55 (11) 96766 2200 livro@pimentacultural.com www.pimentacultural.com







#### **Doutores e Doutoras**

Adilson Cristiano Habowski Universidade La Salle, Brasil

Adriana Flávia Neu
Universidade Federal de Santa Maria, Brasil

Adriana Regina Vettorazzi Schmitt Instituto Federal de Santa Catarina, Brasil

Aguimario Pimentel Silva Instituto Federal de Alagoas, Brasil

Alaim Passos Bispo Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Brasil

Alaim Souza Neto Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

Alessandra Knoll Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

Alessandra Regina Müller Germani Universidade Federal de Santa Maria, Brasil

Aline Corso Universidade do Vale do Rio dos Sinos, Brasil

Aline Wendpap Nunes de Siqueira Universidade Federal de Mato Grosso, Brasil

Ana Rosangela Colares Lavand Universidade Federal do Pará. Brasil

André Gobbo Universidade Federal da Paraíba, Brasil

Andressa Wiebusch Universidade Federal de Santa Maria, Brasil

Andreza Regina Lopes da Silva Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

Angela Maria Farah Universidade de São Paulo, Brasil

Anísio Batista Pereira Universidade Federal de Uberlândia, Brasil

Antonio Edson Alves da Silva Universidade Estadual do Ceará, Brasil

Antonio Henrique Coutelo de Moraes Universidade Federal de Rondonópolis, Brasil

Arthur Vianna Ferreira
Universidade do Estado do Rio de Janeiro. Brasil

Ary Albuquerque Cavalcanti Junior Universidade Federal de Mato Grosso, Brasil Asterlindo Bandeira de Oliveira Júnior Universidade Federal da Bahia. Brasil

Bárbara Amaral da Silva Universidade Federal de Minas Gerais. Brasil

Bernadétte Beber

Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

Bruna Carolina de Lima Siqueira dos Santos Universidade do Vale do Itajaí, Brasil

Bruno Rafael Silva Nogueira Barbosa Universidade Federal da Paraíba, Brasil

Caio Cesar Portella Santos Instituto Municipal de Ensino Superior de São Manuel, Brasil

Carla Wanessa do Amaral Caffagni Universidade de São Paulo, Brasil

Carlos Adriano Martins Universidade Cruzeiro do Sul, Brasil

Carlos Jordan Lapa Alves Universidade Estadual do Norte Fluminense Darcy Ribeiro, Brasil

Caroline Chioquetta Lorenset Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

Cássio Michel dos Santos Camargo Universidade Federal do Rio Grande do Sul-Faced, Brasil

Christiano Martino Otero Avila Universidade Federal de Pelotas, Brasil

Cláudia Samuel Kessler Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Brasil

Cristiana Barcelos da Silva. Universidade do Estado de Minas Gerais, Brasil

Cristiane Silva Fontes Universidade Federal de Minas Gerais, Brasil

Daniela Susana Segre Guertzenstein *Universidade de São Paulo, Brasil* 

Daniele Cristine Rodrigues Universidade de São Paulo, Brasil

Dayse Centurion da Silva *Universidade Anhanguera, Brasil* 

Dayse Sampaio Lopes Borges
Universidade Estadual do Norte Fluminense Darcy Ribeiro, Brasil

Diego Pizarro Instituto Federal de Brasília, Brasil







Dorama de Miranda Carvalho Escola Superior de Propaganda e Marketing, Brasil

Edson da Silva Universidade Federal dos Vales do Jequitinhonha e Mucuri, Brasil

Elena Maria Mallmann Universidade Federal de Santa Maria, Brasil

Eleonora das Neves Simões Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Brasil

Eliane Silva Souza Universidade do Estado da Bahia. Brasil

Elvira Rodrigues de Santana Universidade Federal da Bahia, Brasil

Éverly Pegoraro Universidade Federal do Rio de Janeiro, Brasil

Fábio Santos de Andrade Universidade Federal de Mato Grosso, Brasil

Fabrícia Lopes Pinheiro Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro, Brasil

Felipe Henrique Monteiro Oliveira Universidade Federal da Bahia, Brasil

Fernando Vieira da Cruz Universidade Estadual de Campinas, Brasil

Gabriella Eldereti Machado Universidade Federal de Santa Maria, Brasil

Germano Ehlert Pollnow Universidade Federal de Pelotas, Brasil

Geymeesson Brito da Silva Universidade Federal de Pernambuco, Brasil

Giovanna Ofretorio de Oliveira Martin Franchi Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

Handherson Leyltton Costa Damasceno Universidade Federal da Bahia, Brasil

Hebert Elias Lobo Sosa Universidad de Los Andes, Venezuela

Helciclever Barros da Silva Sales Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira, Brasil

Helena Azevedo Paulo de Almeida Universidade Federal de Ouro Preto, Brasil

Hendy Barbosa Santos Faculdade de Artes do Paraná, Brasil

Humberto Costa Universidade Federal do Paraná, Brasil Igor Alexandre Barcelos Graciano Borges Universidade de Brasília. Brasil

Inara Antunes Vieira Willerding Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

Ivan Farias Barreto Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Brasil

Jaziel Vasconcelos Dorneles Universidade de Coimbra, Portugal

Jean Carlos Gonçalves Universidade Federal do Paraná. Brasil

Jocimara Rodrigues de Sousa Universidade de São Paulo, Brasil

Joelson Alves Onofre Universidade Estadual de Santa Cruz. Brasil

Jónata Ferreira de Moura Universidade São Francisco, Brasil

Jorge Eschriqui Vieira Pinto Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho, Brasil

Jorge Luís de Oliveira Pinto Filho Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Brasil

Juliana de Oliveira Vicentini Universidade de São Paulo, Brasil

Julierme Sebastião Morais Souza Universidade Federal de Uberlândia, Brasil

Junior César Ferreira de Castro *Universidade de Brasília, Brasil* 

Katia Bruginski Mulik Universidade de São Paulo, Brasil

Laionel Vieira da Silva Universidade Federal da Paraíba, Brasil

Leonardo Pinheiro Mozdzenski Universidade Federal de Pernambuco, Brasil

Lucila Romano Tragtenberg Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, Brasil

Lucimara Rett Universidade Metodista de São Paulo, Brasil

Manoel Augusto Polastreli Barbosa Universidade Federal do Espírito Santo, Brasil

Marcelo Nicomedes dos Reis Silva Filho Universidade Estadual do Oeste do Paraná, Brasil

Marcio Bernardino Sirino Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro, Brasil

Marcos Pereira dos Santos Universidad Internacional Iberoamericana del Mexico, México





Marcos Uzel Pereira da Silva Universidade Federal da Bahia, Brasil

Maria Aparecida da Silva Santandel Universidade Federal de Mato Grosso do Sul, Brasil

Maria Cristina Giorgi Centro Federal de Educação Tecnológica Celso Suckow da Fonseca, Brasil

Maria Edith Maroca de Avelar Universidade Federal de Ouro Preto, Brasil

Marina Bezerra da Silva Instituto Federal do Piauí, Brasil

Michele Marcelo Silva Bortolai Universidade de São Paulo, Brasil

Mônica Tavares Orsini Universidade Federal do Rio de Janeiro, Brasil

Nara Oliveira Salles Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Brasil

Neli Maria Mengalli Pontificia Universidade Católica de São Paulo, Brasil

Patricia Bieging Universidade de São Paulo, Brasil

Patricia Flavia Mota Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Brasil

Raul Inácio Busarello Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

Raymundo Carlos Machado Ferreira Filho Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Brasil

Roberta Rodrigues Ponciano Universidade Federal de Uberlândia, Brasil

Robson Teles Gomes Universidade Federal da Paraíba, Brasil

Rodiney Marcelo Braga dos Santos Universidade Federal de Roraima, Brasil

Rodrigo Amancio de Assis Universidade Federal de Mato Grosso, Brasil

Rodrigo Sarruge Molina Universidade Federal do Espírito Santo, Brasil

Rogério Rauber Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho, Brasil

Rosane de Fatima Antunes Obregon Universidade Federal do Maranhão, Brasil

Samuel André Pompeo Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho, Brasil Sebastião Silva Soares Universidade Federal do Tocantins, Brasil

Silmar José Spinardi Franchi Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

Simone Alves de Carvalho Universidade de São Paulo, Brasil

Simoni Urnau Bonfiglio Universidade Federal da Paraíba, Brasil

Stela Maris Vaucher Farias
Universidade Federal do Rio Grande do Sul. Brasil

Tadeu João Ribeiro Baptista
Universidade Federal do Rio Grande do Norte

Taiane Aparecida Ribeiro Nepomoceno Universidade Estadual do Oeste do Paraná, Brasil

Taíza da Silva Gama Universidade de São Paulo, Brasil

Tania Micheline Miorando Universidade Federal de Santa Maria, Brasil

Tarcísio Vanzin Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

Tascieli Feltrin Universidade Federal de Santa Maria, Brasil

Tayson Ribeiro Teles Universidade Federal do Acre, Brasil

Thiago Barbosa Soares Universidade Federal de São Carlos, Brasil

Thiago Camargo Iwamoto Pontifícia Universidade Católica de Goiás, Brasil

Thiago Medeiros Barros Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Brasil

Tiago Mendes de Oliveira Centro Federal de Educação Tecnológica de Minas Gerais, Brasil

Vanessa Elisabete Raue Rodrigues Universidade Estadual de Ponta Grossa, Brasil

Vania Ribas Ulbricht Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

Wellington Furtado Ramos Universidade Federal de Mato Grosso do Sul, Brasil

Wellton da Silva de Fatima Instituto Federal de Alagoas, Brasil

Yan Masetto Nicolai Universidade Federal de São Carlos, Brasil



### PARECERISTAS E REVISORES(AS) POR PARES

### Avaliadores e avaliadoras Ad-Hoc

Alessandra Figueiró Thornton Universidade Luterana do Brasil, Brasil

Alexandre João Appio Universidade do Vale do Rio dos Sinos, Brasil

Bianka de Abreu Severo Universidade Federal de Santa Maria, Brasil

Carlos Eduardo Damian Leite Universidade de São Paulo, Brasil

Catarina Prestes de Carvalho Instituto Federal Sul-Rio-Grandense, Brasil

Elisiene Borges Leal Universidade Federal do Piauí, Brasil

Elizabete de Paula Pacheco Universidade Federal de Uberlândia, Brasil

Elton Simomukay Universidade Estadual de Ponta Grossa, Brasil

Francisco Geová Goveia Silva Júnior Universidade Potiguar, Brasil

Indiamaris Pereira Universidade do Vale do Itaiaí, Brasil Jacqueline de Castro Rimá Universidade Federal da Paraíba, Brasil

Lucimar Romeu Fernandes Instituto Politécnico de Bragança, Brasil

Marcos de Souza Machado Universidade Federal da Bahia, Brasil

Michele de Oliveira Sampaio Universidade Federal do Espírito Santo, Brasil

Pedro Augusto Paula do Carmo Universidade Paulista, Brasil

Samara Castro da Silva Universidade de Caxias do Sul, Brasil

Thais Karina Souza do Nascimento Instituto de Ciências das Artes, Brasil

Viviane Gil da Silva Oliveira Universidade Federal do Amazonas, Brasil

Weyber Rodrigues de Souza Pontificia Universidade Católica de Goiás, Brasil

William Roslindo Paranhos Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

## PARECER E REVISÃO POR PARES

Os textos que compõem esta obra foram submetidos para avaliação do Conselho Editorial da Pimenta Cultural, bem como revisados por pares, sendo indicados para a publicação.





Agradecemos à CAPES – Fundação Coordenadoria de Aperfeiçoamento de Pessoal de Ensino Superio – pelo apoio financeiro para a publicação da presente obra.

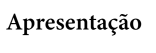


# Sumário

| Apresentação11                                     |
|----------------------------------------------------|
| Capítulo 1                                         |
| Epístola 10* (Divjak) de Santo Agostinho           |
| tradução e comentário histórico17                  |
| Filipe Noé da Silva<br>Pedro Paulo A. Funari       |
| Capítulo 2                                         |
| Os atos de caridade e a importância                |
| da concessão de esmolas no pensamento              |
| de Cipriano de Cartago                             |
| Ana Teresa Marques Gonçalves                       |
| Capítulo 3                                         |
| A sinagoga das mulheres: análise histórico-crítica |
| feminista de Atos 16,11-15.40                      |
| Ivoni Richter Reimer<br>Haroldo Reimer             |
| rialoloo heliilei                                  |
| Capítulo 4                                         |
| A cilada do monoteísmo98                           |
| Haroldo Reimer                                     |
| Capítulo 5                                         |
| Calígula, Flávio Josefo e Fílon de Alexandria:     |
| uma discussão sobre a variedade da escrita         |
| da história entre os Judeus do segundo templo120   |
| Victor Passuello                                   |



| Capítulo 6                               |
|------------------------------------------|
| Memória mítica e poder:                  |
| o herói Hércules no imaginário           |
| político greco-romano                    |
| Edson Arantes Junior                     |
| Capítulo 7                               |
| Os deuses e os trabalhadores do mar:     |
| uma religiosidade ambivalente            |
| Ana Livia Bomfim Vieira                  |
| Capítulo 8                               |
| A imagem dos Druidas e as representações |
| de suas práticas mágico-religiosas       |
| nas fontes da antiguidade179             |
| Dominique Santos                         |
| Sobre os organizadores199                |
| Sobile os organizadores199               |
| Sobre as autoras e os autores199         |
|                                          |

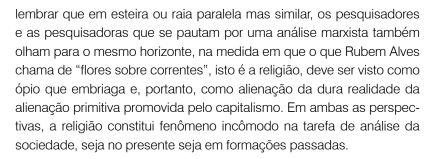


Em sua obra *A interpretação das culturas* o antropólogo Clifford Geertz afirma que a religião constitui uma constante antropológica. Isso claramente quer dizer que ela se faz presente em todas as culturas. E como ele mesmo define, toda cultura é um sistema de símbolos, do qual, portanto, a religião é parte integrante. A cultura denota sempre um padrão de significados que são historicamente transmitidos, consistindo de formas simbólicas que são herdadas no desenrolar da existência das sociedades, com as devidas transformações no processo de recepção e transmissão.

Esse arrazoado inicial indica para o fato com o qual o historiador o a historiadora tem de lidar: aquilo que chamamos religião está inexoravelmente incrustrado na cultura ou nas culturas. As configurações certamente são diferentes de uma cultura para outra. No ocidente, por força de um processo histórico de combate e debate crítico das formas de dominação que a religião cristã assumiu, a partir dos embates dos iluministas contra as formas absolutistas de exercício de poder na igreja e na sociedade, a religião passou a ser vista como uma forma quase que apartada da sociedade civil e da cultura. Aos olhos de quem assim pensa e analisa, é como se houvessem dois âmbitos distintos, um dos quais a ser superado em prol do horizonte secular, racionalizado, propugnado pelos iluministas.

A tese da secularização tão fortemente propugnada pelo austro-americano Peter Berger é a concepção intelectual mais conhecida desta proposta acima aventada. Para ele, em seus escritos iniciais, com grande adesão acadêmica mundo afora, a sociedade caminharia inexoravelmente rumo a uma formação social leiga, secular, sem religião. Secularização seria o processo pelo qual setores da sociedade e da cultura são subtraídos à dominação das instituições e símbolos religiosos. Cabe

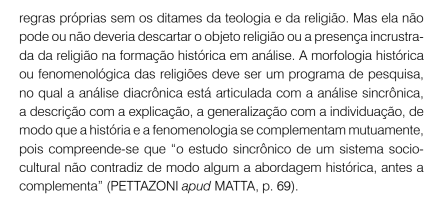




Foi o próprio Peter Berger, no limiar do milênio, quem propôs e conduziu um megaprojeto internacional de pesquisa para testar ver o lugar da religião no mundo globalizado. O resultado deste empreendimento acadêmico, pode ser assim resumido: "Ficou cada vez mais evidente que os dados empíricos contradizem a teoria. Com algumas exceções, particularmente a Europa e uma determinada intelectualidade internacional, o nosso mundo não é nada secular; ele é tão religioso como outrora, e em alguns lugares mais ainda" (BERGER, 2017, p. 11). A nova proposta de Berger e pesquisadores afins é entender o religioso dentro do pluralismo moderno e globalizado. Neste caso o próprio pluralismo é fruto da diversidade possibilitada pela modernidade.

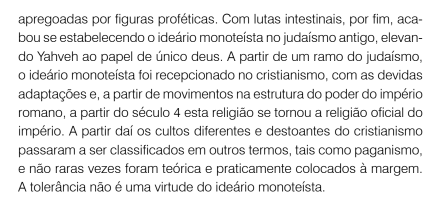
Se a partir do olhar do antropólogo, no caso Geertz, e do sociólogo, no caso Berger, a religião é uma constante nas formações sociais e nas distintas culturas, diferente não poderia ser a postura do historiador ou da historiadora. O que se chama de religião deve ser visto como parte intrínseca da sociedade e da estrutura social e cultural e, portanto, se considerado objeto digno para a pesquisa histórica. Nesta direção muito ajudam as reflexões de Sérgio da Matta em seu livro *História e Religião*. Ele persegue e apresenta de forma sintética as muitas e plurais discussões que levaram à constituição da História como uma disciplina autônoma em relação à história eclesiástica que acompanhou o domínio cristão no ocidente durante séculos. A história como disciplina autônoma se estabeleceu no ambiente acadêmico, tem e deve ter suas





No que tange à presença da religião no mundo ocidental e em especial no ambiente moderno, fica registrado que o próprio contexto da modernidade, pós-modernidade ou modernidade contemporânea possibilita o fenômeno da pluralidade, com bem assinalado por Peter Berger. Quando o historiador / a historiadora lança o olhar retrospectiva ao passado, em especial a antiguidade, necessariamente há que se fazer a pergunta se esta pluralidade lá está consignada. A resposta provavelmente é que não, isto é, não da mesma forma que na modernidade. Para a antiguidade pode-se e deve-se trabalhar com o pressuposto da convivência entre propostas e posturas distintas num mesmo contexto. No recorte da religião, a isso usualmente se designa de politeísmo. No ambiente politeísta trabalha-se ou crê-se na existência de vários deuses com poderes delimitados. São, por assim dizer, poderes metaempíricos menores, que cuidam de atribuições provinciais de seus adeptos. Não são muitos os contextos em que houve uma guinada rumo a uma concepção monoteísta. No século 14 a.C., o faraó Akenaton realizou uma espécie de reforma religiosa na qual o deus sol (Aton) passou a ser celebrado como deus único, devidamente estabelecido num novo templo próprio em Amarna. Após a sua morte, seu sucessor apoiado por uma miríade de sacerdotes restabeleceu a ordem da pluralidade de cultos. No antigo Israel houve um processo similar com a atuação de alguns monarcas apoiados em ideias





A elevação do cristianismo como religião oficial teve seus desdobramentos nos longos tempos do período da Idade média. Sem nunca conseguir superar ou extirpar o diferente em termos de elaboração de referenciais metaempíricos, a instituição administradora do cristianismo oficial, a Igreja, se estabeleceu como instituição zeladora da reta doutrina e das respectivas expressões em termos de comportamento social. A vigilância zelosa da Igreja resultou em perseguições. Com a discussão de formas de conhecimento menos ortodoxas, a partir da baixa Idade média foi se instituindo um espírito cético e tendencialmente crítico à tradição ocidental entre os pensadores da época. O humanismo renascentista e dentro dele a reforma protestante constitui um movimento de abertura para a pluralidade que se consagra na modernidade.

Neste livro estão reunidos oito estudos sobre a relação entre história e religião na Antiguidade. O projeto do livro era mais pretensioso. Infelizmente, porém, alguns pesquisadores não puderam mandar o seu texto a tempo de cumprir um cronograma estabelecido com a editora. Em todo caso, trata-se de textos de buscam a seu modo estabelecer e demonstrar como no olhar do historiador e da historiadora para o passado, pode-se perceber o entrelaçamento do chamamos de religião na tessitura cultural de momentos históricos do passado.









apresenta o texto Memória Mítica e Poder: o Herói Hércules no Imaginário Político Greco-romano. A partir da concepção do mito como parte da memória cultural, o autor analisa dois usos específicos pelo general cartaginês Aníbal e pelo imperador Cômodo. Depois, a professora Ana Lívia Bomfim Vieira, da Universidade Estadual do Maranhã, apresenta o texto Os Deuses e os Trabalhadores do Mar: uma Religiosidade Ambivalente. O mar é visto como lugar de ambivalência e as divindades são fatores fundamentais para isso. Por fim, o professor Dominique Santos, da Universidade de Blumenau, apresenta o texto A Imagem dos Druidas e as Representações de suas Práticas mágico-religiosas nas Fontes da Antiguidade, no qual o autor analisa o papel dos Druidas nas sociedades celtas, em um inventário amplo das fontes clássicas que falam desse personagem.

Cabe fazer o registro de agradecimento a CAPES, Fundação Coordenadoria de Aperfeiçoamento de Pessoal de Ensino Superior, pelo apoio financeiro para a publicação da presente obra.

Esperamos que estes recortes de pesquisas históricas que vinculam o tema de religião ou religiosidade com parte da trama histórica no passado sejam de proveito.

Goiânia, primavera de 2022.

Edson Arantes Junior e Haroldo Reimer



Filipe Noé da Silva

Pedro Paulo A. Funari

Epístola 10\* (Divjak) de Santo Agostinho tradução e comentário histórico

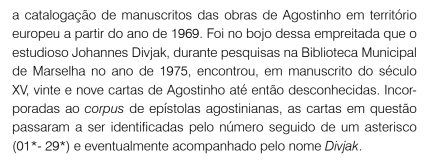


As obras de Santo Agostinho foram transmitidas à posteridade com regularidade e organização cronológica incomuns às obras advindas da Antiguidade. Essa singularidade advém, por um lado, das *Retractationes* (Revisões), levadas a cabo pelo próprio bispo de Hipona, já nos anos finais de sua vida, que arrolaram com precisão os textos por ele publicados (MAGALHÃES DE OLIVEIRA, 2020, p.117). Por outro lado, Possídio, autor da primeira obra biográfica sobre Agostinho, também colaborou para que a transmissão póstuma dos escritos agostinianos ocorresse com certa integridade. Além de proteger a biblioteca do amigo de um incêndio, Possídio também incluiu em sua *Vida de Agostinho* um pequeno índice (*Indiculum*) das obras agostinianas. A atuação do bispo de Calama, deste modo, teria contribuído para a elaboração, ainda na Antiguidade, de um *corpus* das obras lavradas por Agostinho (BROWN, 2011, p.545-546; MAGALHÃES DE OLIVEIRA, 2020, p.119).

Tais esforços não impediram que algumas cartas e sermões agostinianos se perdessem com o tempo: ante à publicação das obras completas de Agostinho, já na Idade Moderna, ficou constatada a discrepância entre os escritos mencionados pelos índices antigos e os manuscritos à disposição dos editores. Como corolário, parte da obra agostiniana, até as décadas finais do século XX, seria conhecida apenas de maneira indireta (Brown, 2011, p.546). Ao contrário da crescente documentação material beneficiada pela permanente atuação da Arqueologia, as descobertas concernentes à tradição textual antiga são menos comuns, podendo ser consideradas esporádicas e inesperadas. Com o auxílio da tecnologia computacional, no entanto, alguns textos de Agostinho foram resgatados do ostracismo (BROWN, 2011).

De acordo com Peter Brown (2011, p.546-548), o resgate da primeira coletânea de documentos agostinianos ocorreu sob a chancela da Academia Austríaca de Ciências, instituição que capitaneou





A descoberta do segundo grupo de documentos inéditos de Agostinho, por sua vez, ocorreria apenas na década de 1990. Desta vez, foi o filólogo François Dolbeau quem encontrou, na Biblioteca Municipal de Mainz, um conjunto de vinte e seis sermões agostinianos, até então desconhecidos ou conhecidos de maneira parcial (BROWN, 2011, p.547). De maneira similar, esses documentos foram incorporados ao repertório documental de autoria do bispo de Hipona e, nos dias atuais, são identificados pelo nome de *Sermões Dolbeau*. Com efeito, ambas as descobertas permitiram lançar novos olhares sobre a África Romana do período tardio, além da possibilidade de conhecer a atuação episcopal de Agostinho sob uma perspectiva quotidiana, prosaica (BROWN, 2011, p.548) e até distinta da figura autoritária e severa preconizada por seus tratados teológicos (BROWN, 2011, p.548-550; MAGALHÃES DE OLIVEIRA, 2020, p.77).

Dirigida a seu amigo Alípio, a *Epístola 10\* Divjak* foi redigida entre os anos de 422/423 (ou 428) da Era Comum, sob a forma de um *commonitorium*: trata-se, portanto, de um memorando cujo conteúdo deveria permanecer restrito e confidencial aos interlocutores (ELM, 2017, p.06). Por se tratar de uma consulta referente às leis da escravidão, a carta em questão, por vezes, tem sido estudada em conjunto com a *Epístola 24\* Divjak*, dirigida a Eustóquio, ao que parece na mesma época, e que também buscava soluções e esclarecimentos acerca dos pormenores jurídicos da escravização de pessoas, sobretudo





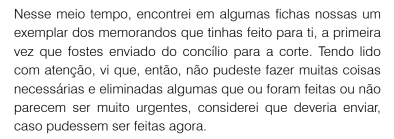
crianças, na África Romana (HUMBERT, 1983; ELM, 2017). A tradução para o português brasileiro que apresentamos a seguir foi realizada a partir do texto latino estabelecido pelo próprio Divjak (1981), e também se encontra disponível para consulta online<sup>1</sup>.

# TRADUÇÃO

Carta 10\* Divjak. AGOSTINHO AO SANTO IRMÃO ALÍPIO, MEMORANDO.

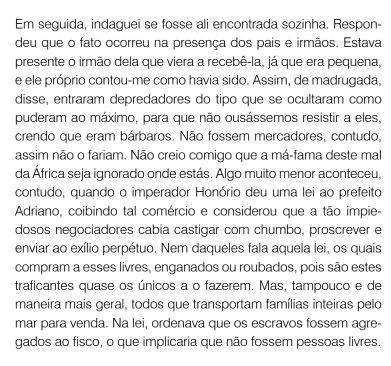
1. Por carta dos santos irmãos e nossos colegas de episcopado que voltavam, ainda que não os tenha visto, fui por eles avisado que, se quisesse escrever para tua santidade, enviasse a mensagem para Cartago, daí ter ditado estas linhas, [pelas quais te saúdo]. Desejo, ainda, a tua fraternidade já-já, agora que se acresce a esperança do teu regresso, indicado em tuas linhas. De fato, já escrevera que chegaram a mim os livros de Juliano e Celéstio junto com teu memorando, enviados pelo nosso filho, o diácono Comilitão. Muito me admirei que não te preocupasses de anunciar nada sobre a correção de Turbâncio, a quem Juliano escreveu aqueles quatro livros. Ouvi de um homem, que não posso dizer que tenha mentido, que [Turbâncio], com uma confissão condenatória bem humilde daquela heresia foi recebido em paz católica pelo Papa Celestino. Mais ainda, quando me tivesses escrito, pude suspeitar que te tivesses esquecido. Portanto, ainda que já tivesse escrito tais coisas, contudo também agora quis admoestar, se talvez tua santidade receba antes estas respostas do que as anteriores.

<sup>1</sup> A referida epístola, bem como toda a obra de Agostinho, no original latino pode ser acessado em https://www.augustinus.it/latino/lettere/index2.htm, Epistola 10\*. Acesso em: 14 de setembro de 2022.



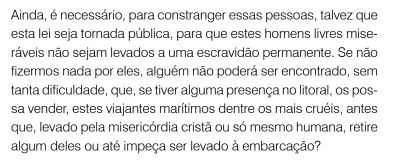
- Mas, adiciono também isto: tal é a quantidade de traficantes de 2. escravos, na África chamados de mangones (adornadores), que a exaurem, na maior parte, do gênero humano, transferindo às províncias de além-mar, comercializado, ainda que quase todos sejam pessoas nascidas livres. De fato, é difícil de encontrar uns poucos vendidos pelos pais, os quais, contudo, não compram como permitem as leis romanas, para trabalho por vinte e cinco anos. Ao contrário, compram direto como escravos e os vendem além-mar como escravos. Escravos verdadeiros, contudo, é raríssimo que os comprem de senhores. Mais ainda: dessa multidão de mercadores, tanto cresceu o número de sedutores e depredadores, que, em ação coordenada e de grupo (gregatim), com gritos para meter medo, também com roupas militares ou bárbaras, em alguns lugares no campo, nos quais há pouca gente, passaram a invadir as terras e abduzir pela força as pessoas e as vender a estes mercadores ou traficantes.
- 3. Omito que, há muito pouco, chegara-nos má-fama de que, em certa minúscula localidade rural, por uma prática de agressões, mortos os varões, mulheres e crianças fossem raptados para venda. Mas, não se dizia onde isso teria acontecido, se, de fato, acontecera. De verdade, eu mesmo, como estivesse no meio daqueles liberados daquela catividade miserável pela nossa Igreja, a uma garota perguntara de que modo fora vendida aos traficantes. Disse-me que fora raptada da casa dos seus pais.





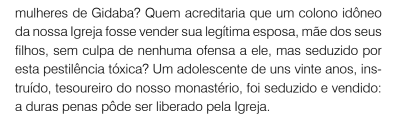
4. Esta lei juntei a este meu memorando, ainda que em Roma possa ser, talvez, mais fácil de ser encontrada. De certo, ela é útil e poderia endireitar essa pestilência, mas começamos a nos servir dela apenas na medida em que seja eficaz para liberar as pessoas, não para coagir aos traficantes que perpetram tais e tantos crimes. Com esta lei, amedrontamos os que podemos, mas não punimos. A tal ponto que até tememos, sabe-se lá, que outros conduzam ao castigo, pelo que diz esta lei, esses delatados por nós, mesmo que detestáveis e condenáveis. Daí, escrevo isto a tua beatitude, para que, se for possível, os líderes mais piedosos e cristãos determinem que estes traficantes não corram o perigo da pena prescrita por esta lei, em particular a flagelação por chumbo que acarreta fácil a morte da pessoa, em tais circunstâncias, quando a Igreja entrega estes homens.





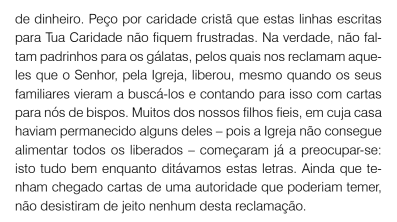
- 5. É responsabilidade de quaisquer autoridades ou magistrados, por esta lei, ou por qualquer outra lei que possa ser aprovada sobre este tema, providenciar o seu cumprimento, para que a África não se veja despojada de seu elemento indígena e, como um rio contínuo, uma multidão de pessoas de ambos os sexos, capturadas juntas e em grupos, perca a liberdade de maneira pior do que ao ser capturadas por bárbaros. Muitos são de fato trazidos de volta dentre os bárbaros, mas os transportados para as províncias além-mar não encontram auxílio para resgate. Resiste-se aos bárbaros, quando o exército romano age bem e com êxito, para que romanos não caiam em catividade em poder deles. Mas, quem resiste a estes negociadores, não de quaisquer animais, mas de seres humanos, não de quaisquer bárbaros, mas de romanos provinciais, espalhados por toda parte, que caíram nas mãos deles por promessa de pagamento ou capturados à força ou mesmo enganados por emboscadas: são levados onde quiserem e de onde forem. Quem resiste em nome da liberdade romana, não direi da liberdade em geral, mas da sua própria?
- 6. Mais: não se pode falar o suficiente sobre quantas pessoas caíram no lucro criminoso pela incrível cegueira da cupidez e não sei por qual peste contagiosa. Quem acreditaria que foi descoberta uma mulher, aqui mesmo, entre nós, em Hipona, que, como se comprasse lenha, seduz, encarcera, tortura e vende





- 7. Mesmo que quisesse enumerar os crimes desse tipo, apenas os que conhecemos, não o conseguiria. Considera este exemplo, e concluas sobre tudo que se perpetra por toda a África, em particular no seu litoral. Cerca de quatro meses antes de quando escrevo estas linhas, de diversas terras e, em particular, da Numídia, foram reunidas pessoas por traficantes gálatas, pois são eles, ou sobretudo eles, que se entregam a este tipo de tráfico, para serem transportadas do litoral de Hipona. Não faltou fiel [católico], conhecedor de nosso costume de caridade deste tipo, que denunciou esta prática à Igreja. Ato contínuo, em parte do barco, no qual foram embarcados, em parte do lugar em que tinham sido escondidos antes do embarque, estando eu ausente, cerca de 120 foram liberados pelos nossos: descobriu-se que cinco ou seis, quando muito, haviam sido vendidos pelos pais. Dos outros todos, ninguém que ouça seu relato deixará de conter as lágrimas, ao saber das diversas circunstâncias pelas quais, por sedutores e predadores, chegaram ao gálatas.
- 8. Já Tua Santa Prudência pode imaginar quanto transporte de almas miseráveis semelhante ferva tanto arde imensa a cupidez e tanto ousa a crueldade dos gálatas em outras costas, se, em Hipona Real onde, pela misericórdia de Deus, qualquer que seja a diligência da Igreja atenta a liberar esses pobres coitados da catividade deste tipo de gente que os mercadeja. Os traficantes de tais mercadorias são castigados, ainda que com menor severidade que prevista em lei, ao menos pela perda





 A todos que se dignaram saudar-me pela carta de Tua Veneração, devolvo a saudação, segundo o que merecem, na caridade de Cristo. Meus colegas servos de Deus que estão comigo saúdam a Tua Santidade.

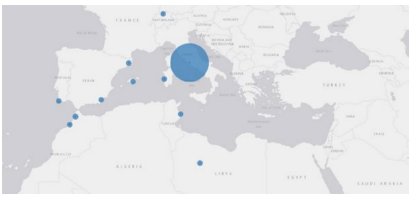
# AGOSTINHO E A ESCRAVIDÃO NA ÁFRICA ROMANA

A África Romana experimentou amplo desenvolvimento no período tardo-antigo: o azeite, apenas um dentre os muitos produtos de sua pujante produção agrícola, foi consumido em grande quantidade não apenas na cidade de Roma, cuja principal atestação advém do material anfórico depositado no Monte Testaccio (REVILLA, 2013), mas também em território provincial, entre os séculos II e III da Era Comum. A título de exemplo, pode-se observar (Imagem 01), a abrangência espacial de ânforas do tipo Tripolitana, Tripolitana 1, Tripolitana 2 e Tripolitana 3, fabricadas em oficinas cerâmicas situadas no litoral líbio e utilizadas na exportação do azeite africano:





Imagem 01 – Distribuição espacial e incidência das ânforas Tripolitana I, Tripolitana II e Tripolitana III



Fonte: Roman Open Data. CEIPAC, Universitat de Barcelona. 2022.

Embora não tenha sido a única modalidade de trabalho compulsório praticada pelos romanos, a escravidão, em decorrência de sua ubiquidade (JOLY, 2013, p.45), também foi abundante nos territórios norteafricanos. Além das atividades agrícolas, mulheres e homens escravizados, em consonância com a própria heterogeneidade da escravidão antiga (Thébert, 1992), desempenharam os mais distintos afazeres. A análise iconográfica de alguns mosaicos africanos, em particular as cenas de sociabilidade retratadas nesses suportes, permite-nos observar um pouco da diversidade subjacente ao quotidiano laboral das pessoas reduzidas à escravidão.

Como demonstrado pelos estudos de José María Blázquez (1998) e Jesús Bermejo (2018), a identificação dos escravizados na arte musiva constitui um desafio às investigações a partir desta categoria documental. Ao contrário das inscrições, cuja configuração onomástica oferece informações sobre o estatuto social de uma dada pessoa, os mosaicos não costumam oferecer detalhes que remetam, com precisão, à eventual servidão dos indivíduos retratados. Nesse sentido, Blázquez (1998) recorre à vestimenta, à presença da túnica

curta, e à representação do trabalho manual para inferir a condição servil dos personagens apresentados pelos mosaicos, enquanto Bermejo (2018) propõe que o reconhecimento das pessoas escravizadas na arte musiva também deva considerar a eventual presença de colares, as diferenças anatômicas e a já mencionada proximidade dos personagens com o trabalho (BERMEJO, 2018, p.78-79). Tais características podem ser observadas em um conhecido mosaico (Imagem 02), da cidade de Tuga (atual Tunísia), no qual foram representados homens escravizados atuando como serviçais em âmbito doméstico:

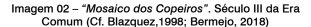




Foto: Wikimedia Commons. 2022.

Na representação iconográfica dos banquetes, com efeito, a típica associação entre servidão e trabalho manual, presumida nos escritos de Cícero (*De Officiis* 1.150), Sêneca (*Ep.* 88. 21) e tantos outros, foi reproduzida (BERMEJO, 2018) pelos mosaicistas africanos. Encontrado em Sidi-bou-Said (Cartago) no ano de 1875, um mosaico (Imagem 03) datado do século III da Era Comum, do mesmo modo, retrata a atuação de diversos homens escravizados durante um banquete:





Imagem 03 - Mosaico de Cartago, século III da Era Comum

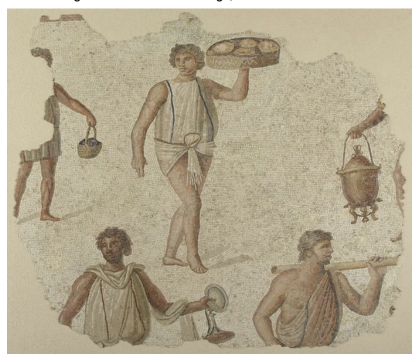


Foto: Musée du Louvre. Wikimedia Commons. 2022.

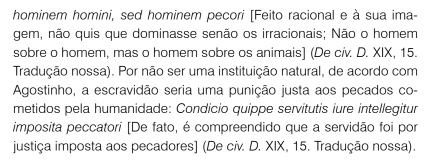
Agostinho não permaneceu alheio à onipresença e robustez da escravidão antiga, de modo que algumas de suas obras revisitam o tema com maior ou menor profundidade. De antemão, como destacou Peter Garnsey (1996), é importante ressaltar que o bispo de Hipona, como tantos outros intelectuais (cristãos ou não) da Antiguidade, não sugeria a criação de uma sociedade desprovida de escravidão. Ao contrário, em um conhecido excerto da *Cidade de Deus* (XIX. 14), Agostinho defende a manutenção das hierarquias sociais vivenciadas em âmbito doméstico, inclusive o princípio (moral e jurídico) de poder e obediência subjacente às relações escravistas:

Primitus ergo inest ei suorum cura; ad eos quippe habet opportuniorem facilioremque aditum consulendi, vel naturae ordine vel ipsius societatis humanae. Unde Apostolus dicit: *Quisquis autem suis et maxime domesticis non providet, fidem denegat et est infideli deterior*. Hinc itaque etiam pax domestica oritur, id est, ordinata imperandi oboediendique concordia cohabitantium. Imperant enim, qui consulunt; sicut vir uxori, parentes filiis, domini servis. Oboediunt autem quibus consulitur; sicut mulieres maritis, filii parentibus, servi dominis. Sed in domo iusti viventis ex fide et adhuc ab illa caelesti civitate peregrinantis, etiam qui imperant serviunt eis, quibus videntur imperare. Neque enim dominandi cupiditate imperant, sed officio consulendi, nec principandi superbia, sed providendi misericordia (AUGUST. *De civ. D. XIX*, 14).

Primeiro, pois, pertence-lhe o cuidado dos seus. Ele tem a chance mais oportuna e fácil de auxiliá-los, seja por conta da ordem natural ou da própria sociedade humana. Sobre isto, o Apóstolo [Paulo] diz: Aqueles, portanto, que não proveem aos seus, mais que tudo os de casa, negam a fé e são piores que os infiéis. [1Tim, 5, 8; citado na tradução latina Vetus Latina]. É daí, pois, que se origina a paz doméstica, isto é, a ordenada concórdia de mandar e obedecer daqueles que coabitam. Mandam, portanto, aqueles que cuidam; como o marido na esposa, os pais nos filhos e os senhores nos escravos. Obedecem, pois, aqueles que são cuidados: como as mulheres aos maridos, os filhos aos pais e os escravos aos senhores. Mas, na casa do justo que vive da fé e que ainda peregrina para a cidade celeste, os que mandam servem aqueles sobre os quais parece mandar. Portanto, não mandam pelo prazer de mandar, mas pelo dever de cuidar; nem pelo orgulho de governar, mas pela misericórdia de prover (AUGUST. De civ. D. XIX, 14. Tradução nossa).

Assim como o jurista Florentino (*Dig.* 1.5.4.1), para quem a escravidão não era admitida como natural, Agostinho de Hipona argumentou que a capacidade humana de dominar teria sido dada por Deus. Este permitiu à humanidade, por meio de uma suposta ordem natural (*naturalis ordo*), o exercício de dominação e poder sobre todas as criaturas vivas, mas não sobre outros seres humanos: *Rationalem factum ad imaginem suam noluit nisi irrationabilibus dominari; non* 

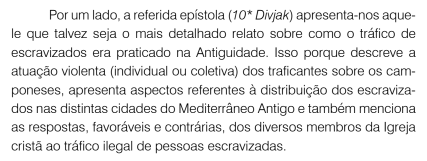




Na Epístola 10\* Divjak, com efeito, Agostinho não contradiz os argumentos sobre a origem teológica e consequente aplicabilidade da escravidão defendidos na Cidade de Deus. Contudo, é notório que a atuação episcopal exigiu deliberações jurídicas complexas referentes à prática escravista na África Romana: seria lícito vender os próprios filhos nascidos livres à escravidão? Como aplicar a lei romana contra o sequestro, escravização e comércio de ingenui ou nascidos livres? A urgência de tais questões teria motivado o bispo de Hipona a consultar juristas profissionais (assessores) e outros clérigos, tais como Alípio e Eustóquio, sobre a maneira mais adequada de proceder (LEPELLEY, 1983, p.331).

O memorando endereçado ao amigo residente na Itália estaria a reivindicar uma solução jurídica para as práticas de escravização ilegal praticadas em território africano. De acordo com Agostinho (*Ep. 10\* Divjak*), pessoas nascidas livres, sobretudo camponesas, estariam sendo sequestradas, reduzidas à escravidão e vendidas em territórios provinciais do Império Romano. Apesar da existência de leis romanas contra o *plagium*, o bispo de Hipona salienta sua ineficácia em impedir que a rapina humana continuasse a ser praticada pelos traficantes em território norteafricano. Até mesmo os membros da Igreja teriam se deixado seduzir pela referida prática: de acordo com Agostinho, integrantes da comunidade cristã que outrora auxiliaram na libertação de embarcações escravistas, por vezes, também estariam a vender pessoas livres de suas próprias famílias ao tráfico de escravizados.

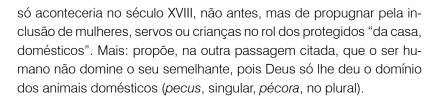




Por outro lado, embora enfatize que os sequestros poderiam ser praticados contra os mais distintos grupos sociais, Agostinho não deixa de mencionar que algumas de suas principais vítimas eram pessoas miseráveis e advindas de âmbito rural, os chamados colonos (coloni). Para Lepelley (1983, p.335), as dúvidas de Agostinho quanto à legislação sobre a escravidão derivariam da posição intermediária (entre a liberdade e a servidão) ocupada pelos trabalhadores colonos no período romano tardio. O status jurídico do colonus (agricultor, arrendatário), assim como mesmo do seruus/ancilla (servo/escravo e serva/escrava) não pode ser bem determinado apenas pelo uso de tais termos. No período, podiam referir-se a livres ou escravos, a dependentes, subordinados ou servidores. Essa ambiguidade aparece no uso do termo, ainda usual nos vernáculos neolatinos da palavra servo para designar os "servos do Senhor", sem o sentido de escravo, mas sem deixar de mostrar o serviço que deve ser prestado.

Marc Bloch costumava dizer que a servidão medieval é difícil de ter seu início marcado, pois os documentos nunca deixaram de usar o termo latino seruus para designar escravos ou o que chamaríamos de servos da gleba. Agostinho, de todo modo, parece diferenciar aqueles que tinham liberdade jurídica e que não deviam ser escravizados dos que não gozavam desse direito. A passagem citada por Agostinho de Paulo de Tarso, para que os escravos fossem protegidos e cuidados, vai na direção não de questionar a instituição da escravatura, algo que





A justificativa da escravidão, um dado objetivo das sociedades depois da urbanização e da formação de estados, cerca de 5000 anos atrás e até o século XVIII, dava-se pelo pecado, o desvio do comportamento, a justificar a suposta punição de servir a outrem. Embora não coloque em xeque a legalidade da escravidão, pode constatar-se que a *Epístola 10\* Divjak*, de alguma forma, denuncia os abusos cometidos sobretudo contra as populações pobres e vulneráveis à ação ilegal dos traficantes de escravos. Mais do que isso, Agostinho, na esteira de Paulo de Tarso, insurge-se contra o maltrato, defende a quem pode, sem deixar, como o apóstolo, a comprometer-se com um mundo humano, demasiado humano, injusto. Somos nós, leitores de Agostinho na segunda década do século XXI, a ressaltar que pode inspirar-nos a lutar contra a injustiça, a opressão e a violência. Não há melhor causa.

### **AGRADECIMENTOS**

Agradecemos a Augusto Antônio de Assis, Renata Senna Garraffoni, Júlio César Magalhães de Oliveira, Haroldo Reimer e Victor Revilla. Mencionamos ainda o apoio institucional do IFCH/Unicamp, da FAPESP, do CEIPAC (Universitat de Barcelona) e do CNPq. A responsabilidade pelas ideias apresentadas, entretanto, fica restrita aos autores.





# REFERÊNCIAS

# DOCUMENTAÇÃO ANTIGA

CICERO. **De Officis**. Transl. Walter Miller. Loeb Classical Library. Mass./London: Cambridge/Harvard, University Press, 1913.

CÍCERO. **Dos Deveres**. Tradução de Angélica Chiappetta. São Paulo: Martins Fontes, 1999.

DIGESTO DE JUSTINIANO. **Liber Primus**. São Paulo: Editora Revista dos Tribunais, 2013.

CICERO. **De Officis**. Transl. Walter Miller. Loeb Classical Library. Mass./London: Cambridge/Harvard, University Press, 1913.

CÍCERO. **Dos Deveres**. Tradução de Angélica Chiappetta. São Paulo: Martins Fontes, 1999.

DIGESTO DE JUSTINIANO. **Liber Primus**. São Paulo: Editora Revista dos Tribunais, 2013.

SANTO AGOSTINHO. **A Cidade de Deus**. Volume III. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1993.

SÊNECA. Cartas a Lucílio. 5ª Edição. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2014.

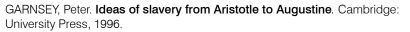
# REFERÊNCIAS GERAIS

BLÁZQUEZ, José María. Representaciones de esclavos en mosaicos africanos. *In:* KLANOUSSI, M; RUGGERI, P; VISMARA, C. (Eds). **L'Africa romana XII. Atti dell'XII convegno di studio**. Olbia, 12-15 dicembre, 1996. Sassari, 1998, p.1029-1036.

BROWN, Peter. **Santo Agostinho.** Uma biografia. 6ª Edição. São Paulo/Rio de Janeiro: Editora Record, 2011.

DIVJAK, Johannes (Editor). **Epistolae ex duobus codicibus nuper in lucem prolatae**. Sancti Aureli Augustini Opera. CSEL 88. Viena: Noelder-Pichler-Tempsky, 1981.

ELM, Susanna. Sold to Sin Through *Origo*: Augustine of Hippo and the late Roman Slave Trade. *Studia Patristica* 98. 2017. p.01-22.



HUMBERT, Michel. Enfants à louer ou à vendre: Augustin et l'autorité parentale (*Ep.* 10\* et 24\*). *In:* **Les lettres de Saint Augustin découvertes par Johannes Divjak**. Communications presentées au colloque de 20 et 21 Septembre 1982. Paris: Études Augustiniennes, 1983. p.189-204.

JOLY, Fábio Duarte. **A escravidão na Roma Antiga**. 2ª Edição. São Paulo: Editora Alameda, 2013.

LEPELLEY, Claude. Liberté, colonat et esclavage d'après la Lettre 24\*: la juridiction épiscopale « de liberali causa ». *In:* Les lettres de Saint Augustin découvertes par Johannes Divjak. Communications presentées au colloque de 20 et 21 Septembre 1982. Paris : Études Augustiniennes, 1983. p.329-342.

MAGALHÃES DE OLIVEIRA, Julio Cesar. Agostinho de Hipona – Uma vida na Antiguidade Tardia. In: Rede, Marcelo (Organizador). **Vidas Antigas**. Ensaios biográficos da Antiguidade. Volume 2. São Paulo: Editora Intermeios, 2020. p.75-121.

REVILLA, Victor. Las ánforas norteafricanas del Monte Testaccio (Roma): tipologías, cronologías y zonas de procedencia. In: RIBERA I LACOMBA, Albert (Coordinador). **Manual de cerámica romana. Del mundo helenístico al Imperio Romano**. Madrid: Museo Arqueológico Regional, 2013. p.01-27.

THÉBERT, Yvon. O escravo. *In:* GIARDINA, Andrea (Editor). **O homem romano**. Lisboa: Editorial Presença, 1992. p.117-145.



Ana Teresa Marques Gonçalves

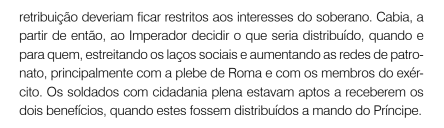
Os atos de caridade e a importância da concessão de esmolas no pensamento de Cipriano de Cartago



Há algum tempo, temos nos dedicado a analisar como os escritores cristãos se apropriaram de cânones vindos da retórica pagã em auxílio de sua tarefa de proselitismo. Para os convertidos aos princípios do Cristianismo era fundamental não apenas se manter firme na fé, ostentando publicamente a conversão a novos valores e a observação de novas práticas sociais, mas também auxiliar na tarefa de converter outras pessoas à fé cristã. Para suscitar a adesão a um novo ideário era importante se comunicar a partir de parâmetros já estabelecidos no imaginário antigo. Era necessário compartilhar alguns signos mentais, símbolos já existentes e uma linguagem acessível a todos. Assim, os escritos cristãos se viram eivados de *topoi* literários advindos da retórica pagã. Temos buscado em nossos últimos escritos deslindar algumas destas ideias-força, que acabaram por auxiliar os cristãos a divulgarem suas novas crenças, ao literalmente falarem a língua compreensível dos gentios.

A redistribuição das riquezas por meio da distribuição de moedas e víveres não era novidade no mundo pagão. Desde a República, os romanos se acostumaram aos congiários e aos donativos. Os congiários consistiam na concessão de dinheiro ou outros tipos de mercadoria aos cidadãos romanos em ocasiões festivas, quando se comemorava uma vitória militar, ou a ascensão de um novo Imperador, ou durante uma festividade cívica. Os donativos consistiam na distribuição, principalmente de moedas, feita em ocasiões muito especiais aos membros das forças armadas romanas, fossem estes legionários ou pretorianos. Os congiários eram dispersos entre os detentores da cidadania plena romana e serviam para aumentar o prestígio de quem os concedesse, enquanto os donativos alimentavam as alianças clientelísticas estabelecidas entre os soldados e os Príncipes. Na República, qualquer general vitorioso poderia conceder tais benefícios. Otávio Augusto, de forma muito atenta, percebeu o potencial político de tais práticas e que estes dispositivos de



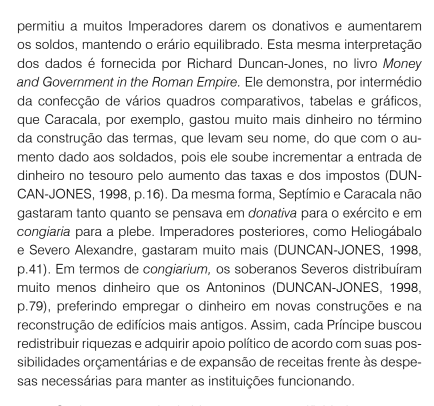


## REDISTRIBUINDO RIQUEZAS: CONGIÁRIOS E DONATIVOS

De acordo com Pierre Le Roux, os donativos dados pelos Imperadores aos homens em armas eram mais eficazes na manutenção da clientela do que o aumento de salário, pois eram distribuições periódicas que demonstravam a liberalitas do patrono, enquanto o soldo era algo mais oficial, e pago em três parcelas anuais (LE ROUX, 1987, p.44), pois eram comumente três stipendia, pagos em janeiro, maio e setembro de cada ano (SPEIDEL, 1992, p.87). Para Carl Manning (1985, p.73-83), a virtude da liberalidade, ou seja, da generosidade, foi se constituindo numa das mais importantes a ser expressa publicamente pelos Príncipes e deveria estar vinculada efetivamente à troca de interesses entre seres de condições sociais distintas. Desta maneira, a prática da liberalidade garantia ao Príncipe uma imagem positiva entre seus súditos, além de manter uma certa paz social, ao evitar conflitos causados pela ausência de riquezas em circulação. Quanto mais riqueza se redistribuía, mais concórdia se estimulava e mais apoio social o Imperador conseguia granjear para sua administração dos negócios públicos.

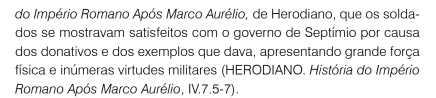
Segundo Elio Lo Cascio (1991, p.728-729), a criação de novos impostos, de novas províncias (até o governo de Trajano com a conquista da Dácia), e dos confiscos regulares, que tanto desagradavam os senadores, acabou por gerar uma situação de equilíbrio fiscal, que





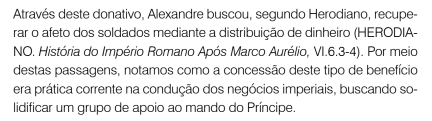
Conhecemos mais detidamente as especificidades que marcaram a concessão de congiários e donativos pelos Imperadores Severos, devido ao fato de termos estudado os integrantes desta dinastia, que conduziu o Império Romano na passagem do II para o III século d.C., durante a realização de nossos Mestrado e Doutorado. Algumas informações sobre este assunto podem ser encontradas na Dissertação, reproduzida no livro Formas de Oposição aos Imperadores Romanos durante os Governos dos Severos: Uma Análise da Obra de Herodiano, e na Tese, reformatada no livro intitulado A Noção de Propaganda e sua Aplicação nos Estudos Clássicos: O Caso dos Imperadores Romanos Septímio Severo e Caracala. Por intermédio destas pesquisas, sabemos, pela releitura da obra História





Herodiano nos informa que todos os Imperadores severianos forneceram donativos aos seus soldados. Septímio, logo após organizar a sua nova guarda pessoal, distribuiu moedas e promoveu espetáculos (HERODIANO. História do Império Romano Após Marco Aurélio, II.14.5-6). Ofereceu também vários donativos ao longo de seu governo, em momentos festivos: quando venceu as legiões que apoiavam Pescênio Nigro (HERODIANO. História do Império Romano Após Marco Aurélio, III,6,8); quando derrotou as forças bélicas de Clódio Albino (HERODIA-NO. História do Império Romano Após Marco Aurélio, III.8.5); quando associou filhos ao Império, além de oferecer jogos (HERODIANO. História do Império Romano Após Marco Aurélio, III.10.2). Após assassinar o irmão, foi a vez de Caracala oferecer um donativo para conquistar o apoio dos soldados (HERODIANO. História do Império Romano Após Marco Aurélio, IV.5.1). Já Heliogábalo, que assumiu o poder apoiado por todo o exército, só promoveu um donativo quando já estava começando a sofrer oposição (HERODIANO. História do Império Romano Após Marco Aurélio, V.8.3). Esperando que a aclamação de Heliogábalo trouxesse de volta a fartura orçamentária militar, que caracterizou o governo de Caracala, de quem Heliogábalo se dizia herdeiro, os soldados, principalmente os pretorianos, começaram a lhe fazer oposição e a apoiarem Severo Alexandre, quando o Imperador parou de cumprir sua função de patrono. Após o assassinato de Heliogábalo, Alexandre ascendeu ao poder apoiado por quase todo o exército e fez um reparte de dinheiro entre os soldados para ganhar o seu afeto (HERODIANO. História do Império Romano Após Marco Aurélio, V.8.3). Alexandre só proporcionou outro donativo quase ao final do seu governo, quando o exército já estava desanimado com a sua estratégia falha e covarde frente aos persas.



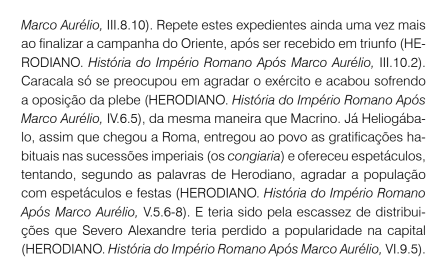


A concessão de benefícios numerários era vista a partir de uma noção de troca. Por intermédio dos donativos e dos congiários trocavam-se benesses econômicas por apoio político. Como buscaremos comprovar mais adiante, a noção de troca permaneceria na instigação à doação de esmolas pelos cristãos, na concepção cipriânica desta boa obra.

Herodiano destacou que Heliogábalo, na busca de aumentar seu prestígio frente à plebe de Roma, jogava para a multidão moedas, objetos de ouro e prata, tecidos e animais (HERODIANO. *História do Império Romano Após Marco Aurélio*, V.6.8-9). Ramsay Macmullen defende que os Imperadores tinham que lidar com os plebeus usando instrumentos "visíveis", como as distribuições de benefícios e a realização de jogos, e "invisíveis", como a propaganda (MACMULLEN, 1992, p.163). Devemos enfatizar sempre que estas distribuições eram esporádicas e não conseguiam garantir a sobrevivência diária de toda a plebe urbana, que precisava assim desenvolver várias atividades produtivas (LE GALL, 1985, p.768).

Septímio Severo distribuiu moedas e promoveu espetáculos para a plebe assim que chegou a Roma (HERODIANO. *História do Império Romano Após Marco Aurélio*, II.14.5-6). Na crise com Albino, mais uma vez repartiu dinheiro para a plebe (HERODIANO. *História do Império Romano Após Marco Aurélio*, II.8.5 e III.8.7) e ofereceu espetáculos, os denominados Jogos Triunfais (HERODIANO. *História do Império Romano Após Marco Aurélio*, II.8.7-10). Herodiano ressalta em sua narrativa que estas atitudes visavam ganhar o apoio da plebe para o seu governo (HERODIANO. *História do Império Romano Após* 



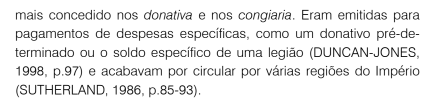


# A FORMAÇÃO DE PATRONATOS CIVIS E MILITARES

Yann Le Bohec, no seu livro *L'Esercito Romano*, demonstra, mediante um exaustivo estudo das fontes textuais, epigráficas e numismáticas, e fazendo quadros comparativos com os governos anteriores e posteriores, que os Severos não gastaram tanto assim em soldos nem em donativos e congiários (LE BOHEC, 1993, p.283-290). Estiveram na média, se comparados com seus antecessores e com seus herdeiros. Por isso, convertem-se num bom termo de comparação, além do fato das obras de Cipriano de Cartago terem sido produzidas e divulgadas no norte da África, de onde se originava a *gens* Septímia e local de nascimento do próprio Septímio Severo, natural de *Leptis Magna*, no território da atual Líbia.

Como vimos, poder-se-iam distribuir alimentos, peças de vestuário, objetos de metal, etc. Contudo, as moedas eram o suporte





A grosso modo, as moedas de ouro e de prata eram destinadas a donativos dados aos legionários e aos pretorianos, ou presentes oferecidos aos senadores. As moedas de prata e de bronze eram usadas nos congiários distribuídos à plebe de Roma. As moedas de menor valor tinham uma execução mais rudimentar e, por circularem mais, se desgastavam mais rapidamente (ZEHNACKER, 1987, p.321-325).

A História Augusta retrata os jogos de gladiadores que Severo patrocinou em Roma, antes de partir da cidade (profectio) para lutar contra os Partos. Na mesma ocasião, distribuiu um congiário para a população e recebeu uma ovação (História Augusta, Vida de Severo. XIV). As ovações integravam a mesma categoria de manifestações públicas das quais faziam parte as aclamações, os vota e as saudações. Eram formas de se louvar o caráter e os atos dos soberanos, e em troca desta manifestação pública de apoio esperava-se que o soberano se manifestasse, distribuindo algum tipo de benesse. Sabemos que Septímio recebeu doze aclamações (os vota pro salute principis) ao longo de seu governo, e assim podemos inferir que ao menos em doze oportunidades o Imperador distribuiu moedas para a plebe de Roma (BOYCE, 1949, p.337-344 e REYNOLDS, 1962, p.33-36). Como cada aureo valia cem sestércios, houve, então, ao menos duzentos mil beneficiários da distribuição de dinheiro efetivada por Septímio, sendo quinze mil pretorianos que receberam donativos (VAN BERCHEM, 1939, p.29).

De acordo com Harold Mattingly (1950, p.156), as festas de decennalia e as cerimônias de adventus eram momentos privilegiados para a formulação dos vota publica, pedindo às divindades a proteção dos Príncipes, além da tradicional festa de três de janeiro, na qual se dedicavam pedidos aos deuses em favor dos soberanos e de suas famílias. Sabemos da conexão destas festividades com os vota por intermédio do estudo



numismático, pois inúmeras moedas eram cunhadas especificamente para serem distribuídas nestas ocasiões festivas. Desta forma, conectavam-se as festas com as redistribuições de riqueza e a aquisição de apoio político, que auxiliavam a sustentar o governante no comando imperial (MILLAR, 1991, p.143-157). Mais uma informação interessante advém do fato de Bassiano, filho mais velho de Septímio, ter sido alcunhado de Caracala, devido ao fato de ostentar muito comumente um manto gaulês curto, que ele não apenas gostava de portar, como usualmente distribuía em alguns congiários (*Epitome de Caesaribus*, XXI; *História Augusta*. Vida de Antonino Caracala, IX; e DION CÁSSIO. *História Romana*, LXXIX, 3.3).

Interessante ainda relembrar que sendo cidadão romano, o cristão poderia almejar um dia receber também um donativo (se integrasse as forças armadas) e/ou um congiário, pois a distribuição era garantida sem diferença de credo. De igual forma, as esmolas deveriam ser entregues a todos os necessitados, sendo parte dos convertidos ou não.

Segundo Fergus Millar, um pequeno estrato da obra *História Romana*, de Dion Cássio, é a descrição mais detalhada que existe de um congiário, pois, segundo ele, percebe-se que a distribuição era calculada em aureos. Este autor afirma que a generosidade do ano de 202 d.C. equivaleu a um quarto dos ganhos anuais do Estado romano (MILLAR, 1991, p.155-156), demonstrando a importância política e econômica desta distribuição no início das festas decenais. Dion foi testemunha ocular destes festejos, que comemoraram os dez primeiros anos de governo de Septímio, durante os quais se procederam às práticas do congiário e do donativo conjuntamente:

Na ocasião do décimo aniversário de sua ascensão ao poder, Severo presenteou o conjunto daqueles que se beneficiavam das distribuições de trigo (a plebe frumentária) e os soldados da Guarda Pretoriana com moedas de ouro em igual número aos anos de seu governo. Ele vangloriou-se de sua generosidade, e, de fato, nenhum Imperador anterior tinha gasto tanto dinheiro com a população. Estima-se que gastou no total duzentos milhões de sestércios (cinqüenta milhões de dracmas) (DION CÁSSIO. *História Romana*, LXXVII, 1.1).

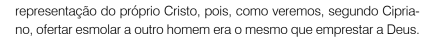


A liberalitas do governante, por meio da concessão de donativos e congiários, vinculava-se diretamente à formação de uma fides, uma relação de fidelidade, de fé, de credulidade, de confiança, a ser estabelecida e mantida entre o emissor do benefício e seu receptor. Segundo L. R. Lind, com o passar dos anos republicanos, a noção de fides se expandiu do relacionamento travado entre patronos e clientes para abarcar relações de casamento, amizade, entre outras (LIND, 1989, p.5-13), incluindo a relação entre divindades e fiéis. G. Hamberg vincula a concepção de Concórdia à de Fides. Para este autor, a base do ideal da Concórdia seria a organização de um contrato de fidelidade entre as forças sociais, a partir de uma releitura romana da concepção grega da noção de Homonoia, na qual a lealdade, a Fides, a confiabilidade, seria um dos fundamentos do estabelecimento da Concórdia. Assim, a concordia representaria ao mesmo tempo a piedade dos cidadãos, a prosperidade dos novos tempos e/ou a harmonia social; todos elementos necessários para a manutenção do Império (HAMBERG, 1945, p.19-20).

# LIBERALITAS, FIDES E PIETAS: OS VALORES EM VIAS DE TRANSFORMAÇÃO

Deste modo, para se manter a coesão social, o *status quo* dos poderosos e a *pax deorum*, necessitava-se do estabelecimento do equilíbrio, do *consensus*, da *concordia*; e estes fenômenos eram estabelecidos pela formação da *fides*, que, por sua vez, era garantida pela redistribuição constante de riquezas. A noção de que entre homens e deuses deveria haver uma troca de dons é muito antiga. É só lembrar, por exemplo, dos sacrifícios realizados pelos gregos e pelos romanos. A novidade cristã, inserida no fenômeno já conhecido por todos os antigos, está no fato de que outro ser humano passaria a ser visto como a





A concepção romana de *pietas* é muito antiga, e vincula deveres familiares a práticas religiosas. Cabia aos cidadãos romanos, pela expressão de sua piedade, garantir o sustento da família, manter a herança, ir à guerra para defender o patrimônio e a pátria, combater com *virtus* e estabelecer uma boa relação com as divindades (PEREIRA, 1989, p. 78). Pela expressão da *pietas* se conseguiria a *felicitas*, que somente poderia manter-se por vontade divina. (CHARLESWORTH, 1943, p.1-10). Um momento no qual se expressava de forma enfática a *pietas* era durante a organização dos funerais, fossem eles privados ou públicos, pois era, antes de mais nada, piedoso se glorificar a memória dos antepassados (CHARLESWORTH, 1937, p.108). Tais posturas garantiam a alegria dos deuses e a inclusão da família numa boa memória social.

Deste modo, as noções morais e efetivas de Liberalitas, Fides e Pietas já eram amplamente conhecidas e divulgadas pelo ideário pagão, quando a expressão da fé cristã se consolidou no interior do Império Romano. A maneira como socialmente era expressa a detenção destas virtutes já era amplamente reconhecida. Portanto, a inclusão de mais uma prática social distributiva no imaginário romano não se constituiu numa novidade em si. A oferta de esmolas apenas veio integrar um tipo de conduta já anteriormente efetivada por membros da população romana. Contudo, na produção de uma nova fé, que instigava uma nova conduta social, tornou-se necessária a criação de novos sentidos para a prática. Enquanto os congiários e os donativos eram empreendidos, no Principado e no Dominato, pelos Imperadores, com a intenção de aumentar a adesão ao seu poder de comando, as esmolas eram distribuídas pelos cristãos para os seus semelhantes, com o intuito de conseguir a atenção da divindade. Em todos os casos, estabelecia-se uma situação de troca de interesses. O soberano necessitava de apoio social para mantê-lo

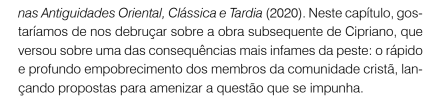




no comando da administração imperial pelo maior tempo possível. Já o crente dava esmolas no intuito de conseguir obter uma benesse do deus cristão, possivelmente um bom lugar no Reino Celeste, como demonstra o Bispo Cipriano de Cartago em seu pequeno tratado Sobre as Obras de Caridade e as Esmolas.

# O PENSAMENTO CIPRIÂNICO ACERCA DA DISTRIBUIÇÃO DE ESMOLAS

Provavelmente escrito entre 252 e 253, o pequeno tratado sobre as boas obras que deveriam ser efetivadas pelos convertidos ao Cristianismo, na concepção do primeiro Bispo martirizado e morto no norte da África, traz no seu interior duas preocupações muito prementes: 1) a peste que assolava o continente africano e as consequências desta enfermidade, como a alta taxa de mortalidade e a pobreza que imperava nas famílias atingidas pela doença, e 2) os resquícios da perseguição implementada por Décio, que mandou destruir muitos livros sagrados e objetos de culto, além de martirizar alguns cristãos. A obra em questão data do mesmo período da elaboração do tratado Sobre a Mortalidade, que buscou responder a um questionamento frequente entre os conversos de seu tempo: por que morriam tantos cristãos quanto pagãos durante a vigência da pestilência? A conversão não deveria garantir aos cristãos um salvo conduto frente ao avanço da enfermidade? Este opúsculo já foi por nós estudado em dois capítulos referentes ao tema: "A Morte como Percurso: Mobilidade entre a Vida Terrena e o Reino Celeste Segundo Cipriano de Cartago (Século III)", na coletânea intitulada As Mobilidades e as suas Formas na Antiguidade Tardia e na Idade Média (2019), e "O Caminho para o Reino Celeste: Cipriano de Cartago e a Morte por Enfermidade no Norte da África no III Século d.C.", na coletânea Narrativas e Materialidades sobre a Morte



Como líder do rebanho, ou seja, como Bispo da comunidade cristã de Cartago, Táscio Cecílio Cipriano usou seu conhecimento da retórica clássica, visto que vinha da *gens* Cecília, uma das mais importantes e antigas famílias do norte africano, para elaborar um discurso que acalmasse os seus fiéis frente às intempéries que estavam vivenciando. Os momentos de crise convertiam-se em base para o questionamento das conversões, quando a expectativa do fiel se via frustrada, pois ele havia mudado suas condutas e ajustado seu ideário aguardando a concessão de benesses. Precisava o Bispo relembrar que estas estavam garantidas após a morte, não antes. O Batismo lavava os pecados do corpo e da alma na ocasião da conversão ao Cristianismo, mas o caminho da salvação deveria estar sempre aberto para os fiéis, visto que o perigo do pecado estava sempre à espreita. Cipriano deixa esta concepção muito clara no *De Opere et Eleemosynis* ao informar:

A enfermidade e a fragilidade da debilidade humana não teriam o que fazer, se não viesse novamente a compaixão divina e abrisse um caminho para conservar a salvação, indicando as obras de justiça e misericórdia, para lavarmos com esmolas qualquer mancha que venhamos a contrair (CIPRIANO DE CARTAGO. Sobre as Obras de Caridade e as Esmolas, 1.28).

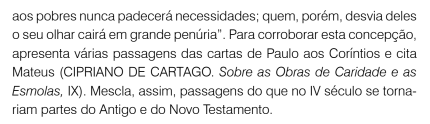
A ideia a ser repetida e exemplificada é que quem oferece esmolas reaviva a fé: "As esmolas e as boas obras extinguem a chama dos delitos" (CIPRIANO DE CARTAGO. Sobre as Obras de Caridade e as Esmolas, II.5). E cita Lucas (11, 40-41), ao afirmar: "Dai esmola e eis que tudo será limpo para vós" (CIPRIANO DE CARTAGO. Sobre as Obras de Caridade e as Esmolas, II.16). Desta maneira, agir para redistribuir a riqueza permitiria que os concessores limpassem suas almas sujas pelos pecados.



Devido à peste e à perseguição desencadeada por determinações do Imperador Décio, muitos homens e mulheres devem ter sido lançados à pobreza. Por isso tornou-se tão importante enfatizar que as boas obras deveriam ser implementadas rapidamente, evitando-se uma convulsão social no norte da África. Jörg Rüpke, em seu livro De Júpiter a Cristo: Cambios Religiosos en el Imperio Romano, disserta sobre a necessidade dos líderes cristãos de controlar e organizar a comunicação com os convertidos e de manter as possibilidades abertas para que um pecador retornasse ao convívio dos justos. Não se poderia perder os convertidos em um ambiente de competição com outros cultos, como era o Império Romano no Principado. O exercício das boas obras, destacando-se a atribuição de esmolas, seria, assim, um meio de se retornar para o caminho que levava ao Reino Celeste (RÜPKE, 2012, p.36).

Cipriano lança mão de todo o seu arsenal estilístico e de todo o seu repertório retórico, pagão e cristão, para persuadir seus leitores/ ouvintes a concederem esmolas. Seu tratado foi produzido repleto de excertos retirados dos Escritos Sagrados. Passagens pinçadas dos livros de Daniel, de Isaías, dos Salmos, do Eclesiastes, dos evangelhos de Lucas e Mateus e das cartas de Paulo e João, além de passagens dos Atos dos Apóstolos inundam sua narrativa, servindo como exemplos divinos, já que eram destacados de uma literatura considerada sagrada, o que garantia ainda mais autoridade ao que estava sendo pregado no tratado. O uso de uma literatura tão abundante seguia os cânones clássicos, ao usar os autores do passado para se exemplificar uma ideia a ser defendida. A força da repetição se concretizava, bem ao estilo da Retórica de Aristóteles, ao se apresentar um argumento seguido de abundantes exemplos, no caso ciprinânico, advindos da literatura formulada pelos autores lidos/escutados frequentemente nos cultos primitivos. Por exemplo, ao defender o argumento de que ninguém deveria temer extinguir o patrimônio ao exercer boas obras, o Bispo cartaginês informa através dos Provérbios (28, 27): "Quem dá

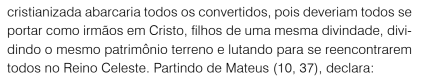




Os bens tornavam-se, deste modo, meios para a efetivação da caridade. Ninguém seria tão pobre que não fosse capaz de implementar uma boa obra, que não conseguisse amainar o suplício alheio. Por isso, Cipriano se vale do *Primeiro Livro dos Reis* (17, 7-14), para recontar o momento em que Elias chegou à casa de uma viúva muito pobre, que cozinhava nas cinzas um pão, feito com a última farinha que possuía, para dar de comer aos seus filhos. O profeta pediu alimento e a viúva lhe deu o que tinha: "estando os filhos com fome, um outro foi alimentado em primeiro lugar". O Bispo ressalta que ela não hesitou nem por um segundo. E ao fazer isso, salvou sua alma e a de seus filhos, e Deus passou a prover farinha e azeite até o retorno das chuvas (CIPRIANO DE CARTAGO. *Sobre as Obras de Caridade e as Esmolas*, XVII).

Conhecendo a noção clássica de *pietas*, uma virtude muito importante a ser estimulada para os latinos, visto que atava o mundo divino dos sacrifícios ao mundo humano do sustento do patrimônio familiar e da pátria, Cipriano enfatiza em vários capítulos uma nova representação para a expressão da piedade: dar esmolas não seria dilapidar o patrimônio da família, pois no Cristianismo a noção de família também se alterou. Se pegarmos a noção de *família/gens* como apresentada por Paul Veyne, na *História da Vida Privada*, percebemos como se aproxima da noção estendida de clã, pois poderiam ser descritos como grupamentos extensos, com ancestrais, divindades e cultos em comum, dirigidos por um *pater familias*, e cuja maior função social seria manter o patrimônio e a segurança de seus membros (VEYNE, 1990, p.45-59). Contudo, para Cipriano, a família



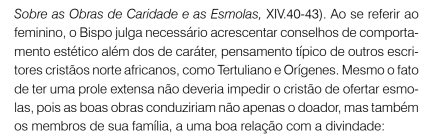


Quem ama o pai e a mãe mais que a mim não é digno de mim; e quem ama o filho ou a filha mais que a mim não é digno de mim. [...] Se amamos a Deus de todo o coração, não devemos antepor nem os pais nem os filhos a Deus (CIPRIANO DE CARTAGO. Sobre as Obras de Caridade e as Esmolas, XV.32-36).

Observamos o surgimento de uma pietas que deveria ser exercida a partir de novos balizamentos morais: o bem estar e a proteção da gens não deveria vir antes da salvação de toda a comunidade. A todos os óbices do pensamento antigo pagão, como a necessidade de manter o patrimônio para os herdeiros, a possibilidade de ter riqueza suficiente para se armar e defender o território pátrio, a importância de ter bens para dar em sacrifício às divindades, entre outras, o Bispo norte africano apresenta argumentos bem elaborados. No capítulo dez, prega contra a cobiça e defende que nada faltaria a um servo de Deus que praticasse boas obras. No capítulo doze, alerta para o perigo da avareza e enfatiza que um patrimônio simplesmente acumulado oprimiria com seu peso: "Divide tuas rendas com o teu Deus, reparte teus lucros com o Cristo; faze do Cristo teu sócio nos bens terrestres, a fim de que ele te faça seu coerdeiro nos reinos celestiais" (CIPRIANO DE CARTAGO. Sobre as Obras de Caridade e as Esmolas, XIII). A atribuição de esmolas estabeleceria uma troca com a divindade cristã, já que Cristo se converteria em sócio do fiel e este receberia a maior das retribuições após a morte: a certeza da ascensão ao Reino Celeste.

Os capítulos catorze e quinze foram dedicados às mulheres: "E tu que és uma dama rica e abastada, unge os teus olhos não com o rímel do demônio, mas com o colírio de Cristo, a fim de que possas chegar a ver a Deus, na medida em que pelas boas obras e pelos bons costumes te tornes digna de Deus" (CIPRIANO DE CARTAGO.



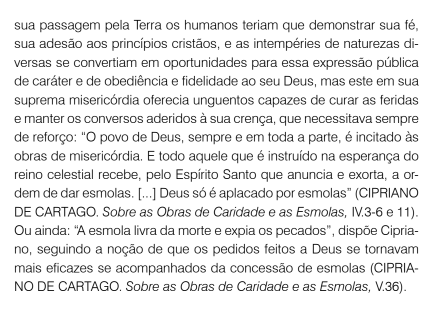


Mas são muitos os filhos em casa, podes dizer; e a grande quantidade deles te impede de praticar largamente as boas obras. Todavia, por isso mesmo, por seres pai de muitos filhos, deves mais amplamente dar esmolas, pois são muitos aqueles pelos quais rogarás ao senhor, são os pecados de muitos a serem resgatados, são as consciências de muitos a serem purificadas, são as almas de muitos a serem libertadas. Assim como na vida terrena, para manter e alimentar os filhos, a despesa é tanto maior quanto maior é o seu número, assim na vida espiritual, quanto maior for o número de filhos, tanto maior deve ser o orçamento das esmolas (CIPRIANO DE CARTAGO. Sobre as Obras de Caridade e as Esmolas, XVIII.1-13).

O caminho para a salvação se mantinha sempre aberto a ser trilhado pelos convertidos que se empenhassem em boas obras. O Deus cristão era, antes de tudo, apresentado como uma divindade clemente: "São grandes e numerosas essas dádivas da misericórdia divina. Mas tal é esta providência e tão grande a clemência que, por desígnio salutar, ainda cuidam de nós a fim de, com maior atenção, preservar o homem já remido" (CIPRIANO DE CARTAGO. Sobre as Obras de Caridade e as Esmolas, I.5). Ou ainda: "Sabendo que não faltariam aos curados novos ferimentos, deu-lhes remédios salutares para que pudessem ser sanados" (CIPRIANO DE CARTAGO. Sobre as Obras de Caridade e as Esmolas, III.13).

O Deus cristão é representado também como um médico, sempre disposto a oferecer instrumentos de cura para seu constantemente ferido rebanho. Não caberia à divindade evitar os dissabores, pois em

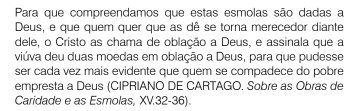




A partir de uma releitura dos *Atos dos Apóstolos*, Cipriano sustenta que a prática da oferta de esmolas livra o convertido das duas mortes: a primeira ocorrida quando o corpo falha e a segunda, no Juízo Final, quando a alma falha em demonstrar todos os méritos empreendidos em vida (CIPRIANO DE CARTAGO. *Sobre as Obras de Caridade e as Esmolas*, VI). Além de médico, o deus cristão se converte na narrativa cipriânica num instrutor, num pedagogo, que ensina a dar mais valor aos bens celestes do que aos bens terrenos. Citando Mateus (6, 19-21), afirma que traças e ferrugem destroem os bens terrenos e os ladrões os roubam, enquanto os bens celestiais seriam os verdadeiros tesouros a serem acumulados (CIPRIANO DE CARTAGO. *Sobre as Obras de Caridade e as Esmolas*, VII).

Os pobres e necessitados se transformam, na prosa cipriânica, na representação do próprio Cristo, ressaltando-se que quem se compadecia do desvalido emprestaria a Deus, máxima que é repetida até hoje:



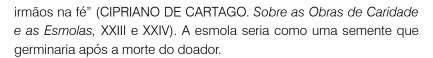


Trata-se da viúva citada por Lucas (21,3) que, em meio à própria indigência, lançou no tesouro do templo as duas únicas moedas que tinha para si. Quando o Senhor notou que uma viúva sem recursos, que deveria ser a receptora da caridade, havia se tornado rica na piedade, pois até os pobres deveriam dar esmolas, reconheceu que foi dada por ela a maior oblação do dia e imediatamente a louvou antes mesmo do Juízo Final (CIPRIANO DE CARTAGO. Sobre as Obras de Caridade e as Esmolas, XV).

Oferecer bens aos necessitados seria, então, o melhor uso a se dar às riquezas possuídas, visto que: "O governo não toma, nem o fisco assola, nem qualquer trapaça forense usurpa um patrimônio confiado a Deus. A herança conservada sob a guarda de Deus está em segurança" (CIPRIANO DE CARTAGO. Sobre as Obras de Caridade e as Esmolas, XIX.8-9). Nesta sucinta passagem, percebemos que os perigos que assombravam os homens da Antiguidade não se alteraram tanto.

Nos últimos capítulos de seu tratado, Cipriano se dedica a combater os preguiçosos, os estéreis e os aviltados pela cupidez, mostrando-os como os inimigos da obra da salvação. Defende enfaticamente que não se deveria gastar dinheiro com festas e espetáculos, pois a verdadeira pompa deveria ser guardada para o Juízo Final (CIPRIANO DE CARTAGO. Sobre as Obras de Caridade e as Esmolas, XXI XXII), seguindo o pensamento de Tertuliano. Desta forma, a redistribuição da riqueza deveria ser uma prática contínua, por intermédio da qual se demonstraria publicamente e aos olhos de Deus a justiça e a misericórdia. O bem deveria ser feito a todos, mas com atenção particular "aos





As esmolas contínuas gerariam a concórdia, a alegria e a glória dos praticantes, aproximando-os do Senhor e destacando-os na multidão de fiéis. Percebe-se que se estabelece, desta maneira, uma nova forma de *Liberalitas*, a ser exercida por todos os convertidos, pois tudo seria retribuído na hora certa definida pela divindade. Dois argumentos retóricos reverberantes encerram o opúsculo cipriânico. O primeiro destaca que:

Com efeito, tudo que é de Deus é para nosso uso comum, ninguém é excluído dos seus dons e benefícios, mas todo o gênero humano goza igualmente da bondade e da generosidade divinas. Assim, o dia ilumina igualmente a todos, o sol aquece a todos, a chuva cai e o vento sopra beneficiando a todos; o sono é o mesmo para aqueles que dormem e é comum o brilho da lua e das estrelas (CIPRIANO DE CARTAGO. Sobre as Obras de Caridade e as Esmolas, XXV.42-47).

Ofertar esmolas seria, deste modo, apenas redistribuir bens criados pelo deus cristão para que todos os seres vivos pudessem usufruir igualmente. As pessoas teriam apenas a posse do bem, não sua propriedade, e agradaria a divindade vê-los mudando frequentemente de mãos. Em troca desta generosidade, desta liberalidade, desta disponibilidade, o doador garantiria a vida eterna.

O segundo argumento é muito poderoso para a época de sua emissão. Cipriano finaliza sua argumentação defendendo que a esmola deveria ser oferecida com todo o sentimento, não apenas por obrigação, e tal atitude aproximaria o ofertante do mártir, pois haveria "uma palma para as boas obras salvadoras" (CIPRIANO DE CARTA-GO. Sobre as Obras de Caridade e as Esmolas, XXVI). Como o mártir, que se dirigia ao suplício protegido pela sua fé e demonstrando ampla coragem, o distribuidor de esmolas muitas vezes dava o que não tinha





Percebemos, deste modo, como escritores cristianizados souberam adaptar as condutas e as noções morais pagãs ao interesse proselitista cristão. Buscando se fazer entender pelos gentios, os cristãos se assenhorearam de forma adaptativa e seletiva de vários cânones retóricos pagãos. A ideia de se distribuir bens em troca de um certo tipo de ação não era novidade entre os gentios. Todos esperavam obter em algum momento acesso a algum congiário ou donativo ao longo da vida. Os conversos apenas deram um novo sentido à prática de distribuir riquezas (Liberalitas), vinculando-a a necessidades temporais e a justificativas teológicas.

Oferecer esmolas era expressar uma nova concepção de *pietas*, incrementando a noção de fides, acrescentando ao rol de partilhas o comprometimento com a divindade cristã, e ampliando a liberalitas para outros grupos sociais além do chefe de Estado. A novidade estava na centralidade da noção de charitas, que os cristãos inseriram como basilar na obtenção de favores de Deus e na construção de um caminho seguro para o Reino Celeste. Enquanto entre os pagãos a distribuição de bens monetários ou de outra ordem buscava o estabelecimento de uma hierarquia patronal, com a percepção de atribuição





de poderes bem definida; entre os cristãos, a doação de esmolas buscava integrar a rede comunitária de crentes, construindo e divulgando um ideário de igualdade entre os convertidos, e estabelecer uma possibilidade de acesso à vida eterna e de remissão constante e possível dos pecados cometidos na vida terrena.

# REFERÊNCIAS

#### **DOCUMENTOS TEXTUAIS**

CASSIO DIONE. Storia Romana. Trad. Alessandro Stroppa. Milano: BUR, 1998.

CIPRIANO DE CARTAGO. *Obras Completas*. Trad. Monjas Beneditinas de Belo Horizonte/MG. São Paulo: Paulus, 2008.

CIPRIANO DE CARTAGO. *Obras Completas*. Trad. J. A. Gil-Tamayo. Madrid: BAC, 2016.

Dio's Roman History. Trad. Earnest Cary. London: William Heinemann,1961.

ERODIANO. Storia dell'Impero Romano dopo Marco Aurelio. Trad. Filippo Cassola. Firenze: Sansoni, 1967.

Epitome de Caesaribus. Trad. M.N.A. Dubois. Paris: C.L.F. Panckoucke, 1846.

HERODIANO. *Historia del Imperio Romano después de Marco Aurélio*. Trad. Juan J. Torres Esbarranch. Madrid: Gredos, 1985.

HÉRODIEN. Histoire de l'Empire Romain après Marc-Aurèle. Trad. Denis Roques. Paris: Les Belles Lettres, 1990.

The Scriptores Historiae Augustae. Trad. David Magie. London: William Heinemann, 1953.

# OBRAS DE REFERÊNCIA

AAVV. Dicionário Patrístico e de Antiguidades Cristãs. Petrópolis: Vozes, 2002. BÍBLIA SAGRADA. Nova Versão Internacional. São Paulo: Vida, 2003.



### **OBRAS GERAIS**

BERNARDI, A. Pietas Loci. Como: New Press, 1991.

BOYANCÉ, Pierre. **Fides** et le Serment. *In:* **Hommages à Albert Grenier.** Bruxelles: Latomus, 1962, p.329-341.

BOYCE, A. A. The Twelfth Imperial Acclamation of Septimius Severus. **American Journal of Archaeology**. New York, v.53, n.4, p.337-344, 1949.

BROWN, Peter. A Ascensão do Cristianismo no Ocidente. Lisboa: Presença, 1999.

CHARLESWORTH, M. P. The Virtues of a Roman Emperor. **Proceedings of the British Academy**. London, v.23, p.105-133, 1937.

BROWN, Peter. Pietas and Victoria: The Emperor and the Citizen. **Journal of Roman Studies**. London, v.33, p.1-10, 1943.

BROWN, Peter. Providentia and Aeternitas. **Harvard Theological Review**. Cambridge, v.29, p.107-132, 1936.

COCHRANE, C. N. **Cristianismo y Cultura Clásica**. Cidade do México: Fundo de Cultura Econômica, 1992.

DUNCAN-JONES, R. Money and Government in the Roman Empire. Cambridge: University Press, 1998.

DUNCAN-JONES, R. Age-Rouding, Iliteracy and Social Differentiation in the Roman Empire. **Chiron**. Munchen, v.7, p.333-353,1977.

DUNCAN-JONES, R. Mobility and Immobility of Coin in the Roman Empire. **Annali del'Istituto Italiano di Numismatica**. Roma, v.36, p.121-137,1989.

DUNCAN-JONES, R. The Purpose and Organisation of the Alimenta. **Papers of the British School at Rome.** London, v.32, p.124-160,1964.

DUNCAN-JONES, R. Wealth and Munificence in Roman Africa. **Papers of the British School at Rome**. London, v.31, p.160-177,1963.

FREYBURGER, G. *Venus et Fides*. *In:* **Hommages a Robert Schilling**. Paris: Les Belles Lettres, 1983, p.101-105.

GONÇALVES, Ana Teresa M. A Noção de Propaganda e sua Aplicação nos Estudos Clássicos: O Caso dos Imperadores Romanos Septímio Severo e Caracala. Jundiaí: Paco, 2013.



GONÇALVES, Ana Teresa M. Formas de Oposição aos Imperadores Romanos durante os Governos dos Severos: Uma Análise da Obra de Herodiano. Jundiaí: Paco, 2020.

GONÇALVES, Ana Teresa M. A Morte como Percurso: Mobilidade entre a Vida Terrena e o Reino Celeste segundo Cipriano de Cartago (Século III). In: SILVA, Gilvan V. da.; FRIGHETTO, Renan; GUIMARÃES, Marcella L. As Mobilidades e as Formas na Antiguidade Tardia e na Idade Média. Vitória: GM, 2019, p.159-174.

GONÇALVES, Ana Teresa M. O Caminho para o Reino Celeste: Cipriano de Cartago e a Morte por Enfermidade no Norte da África no III Século d.C. *In:* CARVALHO, Margarida M. de.; OMENA, Luciane M. de. **Narrativas e Materialidades sobre a Morte nas Antiguidades Oriental, Clássica e Tardia.** Curitiba: CRV, 2020, p.259-275.

HAMBERG, G. Studies in Roman Imperial Art. Copenhagen: Ejnar Munkigaard, 1945.

HARTEL, W. Introduction. *In:* Corpus Cipriani. Trad. W. Hartel. London: Routledge, 1936. p. 2-36.

JAEGER, Werner. Cristianismo Primitivo y Paideia Griega. México: FCU, 1952.

KENNEDY, G. A. Classical Rhetoric and its Christian and Secular Tradition from Ancient to Modern Times. London: The University of North Carolina Press, 1998.

LE BOHEC, Yann. L'Esercito Romano. Roma: La Nuova Italia Scientifica, 1993.

LE GALL, Jacques; LE GLAY, Marcel. L'Empire Romain. Paris: PUF, 1989.

LE GALL, Jacques; LE GLAY, Marcel. Le Serment à l'Empereur: Une Base Méconnue de la Tyrannie Impériale sous le Haut-Empire? **Latomus**. Bruxelles, v.44, p.767-777, 1985.

LE GLAY, Marcel; VOISIN, Jean-Louis; LE BOHEC, Yann. **Histoire Romaine**. Paris: PUF, 1991.

LE ROUX, Pierre. L'Empereur et l'Armée Romaine. **Revue des Études Latines**. Paris, v.63, p.42-49, 1987.

LIND, L. R. The Idea of the Republic and the Foundations of Roman Political Liberty. *In:* **Studies in Latin Literature and Roman History.** Bruxelles: Latomus, 1986, t.4, p.44-108.

LIND, L. R. The Tradition of Roman Moral Conservatism. *In:* **Studies in Latin Literature and Roman History.** Bruxelles: Latomus, 1979, t.1, p.7-58.



LIND, L. R. The Idea of the Republic and the Foundations of Roman Morality. *In:* **Studies in Latin Literature and Roman History**. Bruxelles: Latomus, 1989, t. 5, p. 5-40.

LO CASCIO, Elio. Fra Equilibrio e Crisi. *In:* MOMIGLIANO, Arnaldo; SCHIAVONE, Aldo (dir.). **Storia di Roma.** Torino: Giulio Einaudi, 1991, v. 2, n.2, p.701-731.

LO CASCIO, Elio. State and Coinage. **Journal of Roman Studies.** London, v.71, p.76-86, 1981.

MANNING, Carl E. **Liberalitas** - The Decline and Rehabilitation of a Virtue. *Greece and Rome*. Oxford, v.32, n.1, p.73-83, 1985.

MANSON, Michel. La Pietas et le Sentiment de l'Enfance à Rome d'après les Monnaies. **Revue Belge de Numismatique et de Sigillographie**. Bruxelles, v.121, p.21-90, 1975.

MATTINGLY, Harold. Roman Coins. London: Methuen, 1936.

MATTINGLY, Harold. The Imperial Vota. **Proceedings of the Britsh Academy.** London, v.36, p.155-195, 1950.

MILLAR, Fergus. The Emperor in the Roman World. London: Duckworth, 1992.

MILLAR, Fergus. Les Congiaires à Rome et la Monnaie. *In:* GIOVANNINI, A. (ed.). *Nourrir la Plèbe*. Kassel: F. Reinhardt, 1991, p.143-159.

PEREIRA, Maria Helena da Rocha. **Estudos de História da Cultura Clássica**. Lisboa: FCG, 1989.

REYNOLDS, John M. Vota Pro Salute Principis. Papers of the British School at Rome. London, v.30, p.32-36, 1962.

RÜPKE, Jörg. **De Júpiter a Cristo: Cambios Religiosos en el Imperio Romano**. Córdoba: Eduvim, 2012.

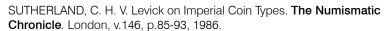
SIMONETTI, M. Introduzione. *In:* SAN CIPRIANO. **Opera**. Trad. M. Simonetti. Roma: BUR, 1987. p. 8-59.

SPEIDEL, M. A. Roman Army Pay Scales. **Journal of Roman Studies**. London, v.82, p.87-106, 1992.

SUTHERLAND, C. H. V. The Purpose of Roman Imperial Coin Types. **Revue Numismatique**. Paris, v.25, p.73-82, 1983.

SUTHERLAND, C. H. V. The Intelligibility of Roman Imperial Coin Types. **Journal of Roman Studies**. London, v.49, p.46-55, 1959.





VAN BERCHEM, D. Les Distributions de Blé et d'Argent a la Plèbe Romaine sous l'Empire. Genève: Georg, 1939.

VEYNE, Paul. O Império Romano. In: ARIÈS, Philippe; DUBY, Georges (dirs.). **História da Vida Privada**: Do Império Romano ao Ano Mil. São Paulo: Companhia das Letras, 1990, v.1, p. 19-224.

ZEHNACKER, H. Tensions et Contradictions dans l'Empire ao l° Siècle: Les Témoignages Numismatiques. *In:* **Opposition et Résistances à l'Empire d'Auguste à Trajan**. Genève: Fondation Hardt, 1987, t.33, p.321-357.



3

Ivoni Richter Reimer

Haroldo Reimer

# A sinagoga das mulheres:

análise histórico-crítica feminista de Atos 16,11-15.40

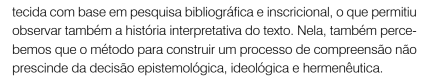


Este estudo exegético e literário de Atos dos Apóstolos 16,11-15.40 busca ser uma contribuição para ampliar os horizontes para a compreensão do texto em seu contexto literário e histórico-social maior. A partir de abordagem heurística e de perspectiva pautada teoricamente pela hermenêutica feminista da libertação, busca-se também ressaltar a probabilidade histórica da existência de uma sinagoga de mulheres junto ao rio na cidade macedônica de Filipos. Com base no gênero literário da perícope e de seus *hapaxlegomena* somos desafiados a adentrar os indícios para compreender seu significado para a história de mulheres no contexto histórico e sociocultural do mundo do texto. No conjunto, concentramo-nos na análise para entender o trabalho realizado pelas mulheres, o espaço no qual estavam reunidas por ocasião da ação missionária paulina, bem como o significado teológico da confissão de Lídia e do batismo dela e de sua casa, e o sentido mais amplo do termo 'casa' neste texto.

A exegese histórico-crítica e social de um texto bíblico² consiste de um conjunto de passos metodológicos que serão exercitados a seguir. Problema e pergunta centrais se resumem em como melhor compreender a atuação de Lídia e seu grupo de mulheres em termos econômicos, religiosos e político-sociais, bem como a atuação de Paulo e Silas junto a esse grupo, num espaço específico na colônia romana de Filipos. Para melhor oferecer resposta(s) a essa questão, perpassamos o trabalho heurístico com perspectivas da hermenêutica feminista de libertação. A partir de indícios textuais e com base no gênero literário próprio da perícope, realizamos a análise semântica com recurso da intra-, inter- e extratextualidade para compreender o texto em seu contexto sócio histórico. O texto grego nos forneceu os elementos para a análise necessária,

2 Para estudo da história e do desenvolvimento desse método exegético, recomendamos a leitura do dossiê "Métodos Histórico-Críticos de Interpretação Bíblica: avaliação e perspectivas" em ESTUDOS TEOLÓGICOS (2019).





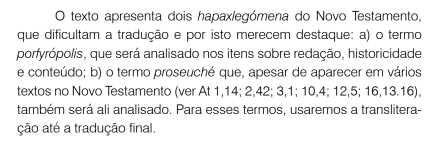
A estrutura do artigo segue alguns principais passos do método histórico-crítico, destacando, no seu desenvolvimento, os referenciais teóricos necessários, bem como os resultados em construção e alcançados. Com o resultado alcançado queremos contribuir com estudos e abordagens interdisciplinares da relação entre literatura sagrada, história e teologia, com base epistemológica construída dialogicamente com outras áreas de conhecimento e de maneira crítica construtiva.

# TRADUÇÃO INICIAL DE ATOS 16,11-15.40

Para a primeira tradução literal do texto, tomamos por base o *Novum Testamentum Graece*, na 27.ed. de Nestle e Aland (2001) e o dicionário de Taylor (2000), juntamente com os conhecimentos linguísticos adquiridos ao longo dos anos. Propomos o seguinte:

11 Ora, tendo partido de Trôade, percorremos em curso direto para Samotraque; no dia seguinte, para Neápolis 12 e dali para Filipos, que é primeira da parte da Macedônia, cidade, colônia. Ora, estávamos nesta cidade, permanecendo alguns dias. 13 E no dia dos sábados, saímos fora da porta perto do rio, onde pressupúnhamos uma proseuché; e tendo nos sentado, falávamos às mulheres que estavam reunidas. 14 E uma mulher com nome Lídia, porfyrópolis da cidade de Tiatira, temente a Deus, ouvia; dela o Senhor abriu o coração, para estar atenta às coisas faladas por meio de Paulo. 15 Como, porém, foi batizada e a óikos dela, admoestava, dizendo: "Se julgastes que eu sou fiel ao Senhor, tendo entrado em minha casa, permanecei". E nos forçou. [...] 40 Ora, saindo da prisão, entraram para a [casa de] Lídia e vendo, admoestaram os (as) irmãos(ãs) e saíram.



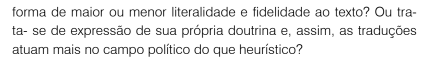


Selecionamos algumas versões bíblicas, com base em sua representatividade confessional: Bíblia Sagrada (BS), Bíblia na Linguagem de Hoje (BLH), Bíblia do Centenário das Assembleias de Deus (BCAD), Bíblia Sagrada, Edição Pastoral (BSEP), Nova Bíblia Pastoral (NBP), Bíblia Sagrada, Vozes (BSV), Bíblia Sagrada de Aparecida (BSA), Bíblia Tradução Ecumênica (TEB), Bíblia Tradução Brasileira: Introduções Acadêmicas (BTBIA), La Biblia ISHA (BISHA), Bibel in gerechter Sprache (BGS). A comparação entre as traduções indica para semelhanças e diferenças, também de significados e inclusão de termos.

A escolha das palavras, no esforço da tradução, é significativa para interpretação e compreensão do texto, e evidencia pressupostos teológicos, históricos e ideológico-hermenêuticos. Destacaremos a análise de três termos: óikos (16,15), *porfyrópolis* (16,14) e *proseuché* (16,13.16), centrais para a compreensão histórico-crítica do conjunto.

Os pressupostos acima mencionados aparecem na tradução de óikos para "família", por ocasião do batismo (BSEP, BSA, BSV, BISHA), e sua representatividade maior situa-se em versões católicas. Nesse mesmo quesito, a tradução "com os da sua casa" (NBP), "também as pessoas em sua casa" (BGS), "e as pessoas da sua casa" (BLH) não restringe o significado ao círculo nuclear da família, o mesmo sucedendo com a tradução literal "ela e (toda) a sua casa" (TEB, BCAD, BS). As duas últimas traduções têm sua maior representatividade protestante, evangélica e ecumênica. Há de se perguntar em que implicam e o que pressupõem essas traduções. Seria uma





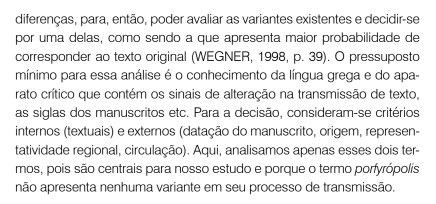
O segundo termo – porfyrópolis – é traduzido por "vendedora de púrpura" (BS, BCAD, BSV, BTBIA), "comerciante de púrpura" (BSEP, TEB, NBP), "negociante de púrpura" (NSA), "vendedora de lãs purpúreas" (BGS) e "vendia roupas finas" (BLH), "vendia tecidos finos de cor purpúrea" (BISHA). Todas as traduções pressupõem que se trata de venda, comércio, negócio de púrpura ou produtos de cor purpúrea. A questão que se coloca é: qual teria sido a base para as traduções desse hapaxlegomenon bíblico? O que as traduções expressam em termos sociais, étnicos e econômicos?

O terceiro termo – proseuché – é traduzido como "lugar de oração" (BS, BCAD, BLH, TEB, BSA, BSV, NBP, BTBIA), "onde parecia haver oração" (BSEP), "ali se reuniam os judeus para orar" (BISHA), "sinagoga" (BGS). A maioria das traduções opta por "lugar de oração". Apenas a GBS traduz "sinagoga" e BISHA identifica o lugar com uma prática de oração judaica. Perguntamos: visto ser esta a única vez, no Novo Testamento, em que aparece o termo proseuché como um lugar, e não como uma prática religiosa, qual teria sido a base para a tradução majoritária como "lugar de oração"? Quais são os pressupostos e as consequências dessa tradução para a compreensão do fenômeno religioso, seus lugares, suas práticas e acessibilidade?

# ANÁLISE TEXTUAL DE PROSEUCHÉ E ÓIKOS

A análise textual, um passo metodológico na análise histórico crítica, consiste basicamente em perceber se existem diferenças entre os vários manuscritos que transmitiram o texto grego e compreender essas



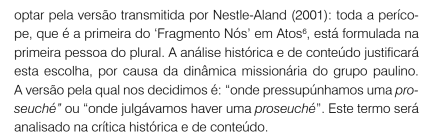


Para a expressão enomídzomen proseuchén ("pressupúnhamos uma proseuché" 16,13) existem três variantes, que se referem ao verbo com algumas mudanças de conjugação, mas permanecendo a mesma raiz, sendo que não afetam o conjunto de seu significado, principalmente porque nenhuma versão indica alguma mudança em relação ao termo proseuché. Para a decisão, critérios externos fazem considerar a maior fidelidade do texto alexandrino (Unciais<sup>3</sup> ALEF, A, B, C, PSI, Minúsculas<sup>4</sup> 33 e 81) na cópia dos textos existentes, visto que o Uncial ALEF, importante para Atos dos Apóstolos, e a tradução copta boáirica remetem aos séc. II-III, e são, portanto, os mais antigos e que tiveram ampla circulação na transmissão do texto<sup>5</sup>. Portanto, em se referindo à proseuché, em termos textuais e sua representatividade geográfica, o texto foi transmitido unanimamente, sem tentativa de inserção ou exclusão de palavras para explicar ou apagar o seu uso e significado. Isto é relevante para a análise histórica e de conteúdo. Além dos critérios externos, também critérios internos de coesão gramatical nos fazem

<sup>3</sup> Uncial é o termo dado para os códigos/manuscritos gregos escritos em letras maiúsculas, escritas sobre pergaminho, sendo que os mais antigos são do século IV. Ver Nestle-Aland (2001, p. 16\*-22\*, 684-720)

<sup>4</sup> Minúsculos é o termo que se refere aos manuscritos gregos escritos em letras minúsculas, datados a partir do século IX. Conferir a mesma referência da nota anterior.

<sup>5</sup> Acerca desses critérios, ver Paroschi (2010, p. 84). Em relação às características do texto ocidental, ver Vielhauer (2005, p. 411-413) e Wegner (1998, p. 43).



No versículo 15, o termo óikos, usado duas vezes, recebeu uma variante apenas em seu primeiro uso: o Uncial ocidental D e poucos outros (não mencionados), as traduções coptas nos dialetos saídico e boáirico, além da tradução no dialeto w acrescentam o termo pás ("toda") antes de óikos: "e toda a casa dela". Uma das características da Uncial D (séc. V-VI) é colocar palavras como acréscimos (KOESTER, 2005, p. 28), a fim de harmonizar o texto também em função de outras passagens bíblicas (WEGNER, 1998, p. 43) (p.ex. At 11,14). O texto eleito por Nestle-Aland tem maior representatividade quantitativa e geopolítica, sendo que o texto alexandrino – aqui especificamente os Papiros 45 e 74, Unciais ALEF, A, B – é reconhecido como mais fiel na cópia dos originais antigos, o mesmo valendo para os Minúsculos 33, 81, 1175. Aliás, estes são os mais importantes manuscritos para a transmissão de Atos dos Apóstolos, e permitem avaliar sua qualidade e representatividade como muito boas. 7 Como critério interno, valemo-nos da versão mais curta e em si clara, que serve como base para outras versões mais explicativas, além de questões de conteúdo, a serem analisadas mais adiante. Permanecemos, pois, com a versão: "e a casa dela".

A análise textual dos termos *proseuché* e óikos demonstrou a existência de variantes que, contudo, não resistiram aos critérios externos e internos aplicados. O conteúdo dos termos será analisado mais adiante.

<sup>6</sup> Acerca disto ver no item da Análise Literária e da Redação, abaixo.

<sup>7</sup> Apresentação e informações acerca dos manuscritos e das traduções, ver em Koester (2005, p. 23-34).



A análise literária de um texto visa perceber a delimitação da unidade literária, sua estrutura e as partes que a compõem, sua integridade literária e o uso de fontes literárias (WEGNER, 1998, p. 84-89, 122-126). Sua função é clarear se o texto forma uma unidade coesa. A análise da redação tem por objetivo perceber e compreender a história da redação do texto e os interesses autorais em transmitir e fixar, por escrito, narrativas e testemunhos. A análise da forma da comunicação por escrito se ocupa em compreender intencionalidades presentes na transmissão por meio do gênero literário, bem como o *Sitz im Leben* no qual a narrativa (oral e escrita) foi repetida, transmitida e ensinada, sendo ele a "situação geratriz do texto"<sup>8</sup>. A análise literária e redacional observará estilo, conteúdo e a inserção da perícope no conjunto de Atos dos Apóstolos (estrutura).

Atos dos Apóstolos é uma obra com características singulares, mesmo tendo algumas familiaridades com gêneros literários da Antiguidade. As *práxeis* ("obras", "atos") de homens famosos como Alexandre, o Grande, contavam seus feitos, com o objetivo de assegurar sua memória. Tais obras buscavam intervir socialmente com a construção de valores, e garantir as memórias do referido herói/líder. Penner (2003, p. 02-21) e Norelli (2015) apresentam o seguinte Estado da Questão do gênero literário maior de Atos: *prágmata* (séc. XVII), *monografia histórica* e *historiografia apologética* (séc. XX) e *epopeia* (séc. XXI). As pesquisas, respeitando as divergências entre si, reconhecem que o objetivo principal da obra era apresentar convincentemente, com os recursos literários e dinâmicas retóricas da época, os inícios da história do cristianismo naquele contexto geopolítico e religioso. Central é que a narrativa,

8 Este Sitz im Leben não é sinônimo de 'contexto da escrita', mas pressupõe o uso de seu conteúdo transmitido em forma oral e escrita, seja na missão, na catequese, nas disputas entre diferentes grupos missionarios e evangelísticos etc. (WEGNER, 1998, p. 172).

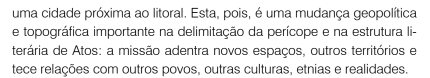




Trata-se, enfim, de uma obra literária e redacionalmente complexa, riquíssima em termos geopolíticos e em conteúdos religiosos, sendo recomendada também para estudos de quem se interessa por gêneros literários e história da Antiguidade. O livro de Atos, como obra complexa e minuciosa, contém muitos gêneros literários menores<sup>11</sup>, como conversão e batismo, exemplos, fenômenos e visões teofânicos, oração, itinerários vinculados com ação missionária, biografia antiga etc.

Em termos de estrutura literária, a perícope de Atos 16,11-15.40 consta no contexto da passagem geopolítica da missão paulina da Ásia Menor (15,41-16,11) para a Macedônia (16,11), no âmbito da segunda viagem missionária, logo após a narrativa e as decisões do Concílio de Jerusalém (15,22-35). O que marca essa mudança é At 16,1, e a mudança de cenário foi anunciada por meio de uma visão (hórama 16,9-10) ainda em território da Ásia Menor, em Trôade, cidade portuária no Mar Egeu. Em gênero literário na forma de itinerários, informa-se de que dali partiam navios que, de forma mais rápida do que a pé ou com animais de carga pela estrada Via Egnatia, passavam pela ilha de Samotrácia e atracavam em Neápolis (atual Kavala), marcando a chegada à Macedônia. Dali, pela Via Egnatia, seguia-se até Filipos,

- 9 Este assunto é trabalhado em Byrskog (2003, p. 257-284), Richter Reimer (1992/1995).
- 10 Propostas de datação, autoria e lugar de redação, ver em Richter Reimer (1992/1995), Penner (2003), Norelli (2015), Vielhauer (2005) e Koester (2005), entre outros.
- 11 A este respeito, ver Wegner (1998, p. 183-218), Berger (1998, p. 76-78, 280-289).
- 12 Ver acerca do itinerário e das vias marítimas e terrestres em Richter Reimer (2012) bem como o mapa em https://www.jw.org/pt/publicacoes/biblia/nwt/apendice-b/mapa-expansao-do-cristianismo/



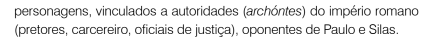
Uma nítida diferença narrativa acontece entre os versículos 9 e 10, que se mantém até 16,18: é a mudança do uso da 3ª singular para a 1ª plural. Quem narra os eventos que baseiam na visão que Paulo teve, a qual fundamentou a partida imediata para a Macedônia, é a pessoa "nós", o que será analisado adiante.

Outro elemento para a delimitação da perícope é a mudança de personagens, de cronologia e de conteúdo (WEGNER, 1998, p. 86). No caso, At 15 está centrado nas discussões que conduziram ao Concílio de Jerusalém e seus resultados, e ali atuam apóstolos, presbíteros e missionários homens. Fora deste contexto, realizando aquilo que foi estabelecido pelo Concílio para a missão gentílica, em 16,1 aparece uma mulher anônima, mãe do discípulo Timóteo, caracterizada como "judia fiel", casada com um grego. Aqui há indícios de casamentos mistos, cujos filhos não eram circuncidados; quando Paulo e Silas chegaram em Listra, Timóteo já era discípulo que missionava na região de Derbe, Listra e Icônio, na província romana Galácia (atual Turquia). Como vínculo entre espaços, lugares e tempos, permanece o personagem Paulo, que faz a ligação com o Concílio, mas aparecem novas personagens: Timóteo, Barnabé e Silas, que acompanha Paulo à Macedônia.

Geopoliticamente, a primeira grande parada missionária é Filipos, colônia romana (16,12), e "nesta cidade permanecemos alguns dias". Aqui, ao lado de Paulo, a principal personagem é Lídia (16,14). Na próxima perícope narrada em "nós", a personagem principal é a escrava pitonisa e seus senhores (16,16ss)<sup>13</sup>. Fazendo parte da moldura estrutural que tem Lídia como figura central, também são acrescentados outros



<sup>13</sup> Análise desta perícope, ver em Richter Reimer (1992, p. 162-200), com bibliografia.



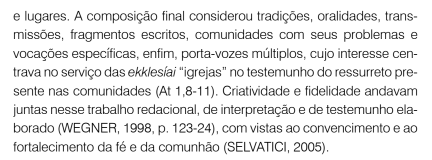
O recurso comunicativo e o conteúdo central que fundamentou a viagem missionária para a Macedônia foi a visão, elemento literário e fenomenológico importante para o livro de Atos dos Apóstolos. Os desdobramentos da visão e das decisões conciliares são, aqui, o anúncio do evangelho por meio de Paulo, a conversão e o batismo de Lídia e sua casa. Na construção desse conteúdo central, importantes características são tempo, lugares e práticas explicitados para apresentar Lídia e sua casa, condensadas num só versículo: dia de sábado, fora da porta/do portão da cidade, perto do rio, mulheres reunidas, falar e *proseuché* (16,13).

Entre 16,15-16 verifica-se mudança de lugar e de personagem: Da casa de Lídia, Paulo e Silas foram novamente para a *proseuché* e houve um encontro com a escrava pitonisa, que tinha vários senhores. Aqui, o assunto central é o anúncio da pitonisa (16,17) e a ação exorcística de Paulo (16,18), que termina com tumulto e consequente repressão das autoridades (16,19ss<sup>14</sup>).

Portanto, 16,11 marca especificamente a mudança topográfica da Ásia Menor para a Macedônia, sendo que Lídia e sua casa (16,14) caracterizam a mudança de personagens. Os espaços de referência são a cidade colônia Filipos, a *proseuché* e a óikos "casa" de Lídia. Em termos cronológicos, central é o sábado e os vários dias em que o grupo de missão ali permaneceu. Assim, At 16,11-15 é unidade bem delimitada, fazendo parte, porém, do conjunto maior de 16,9-40. O trabalho redacional teve relevância por manter a coesão pós-conciliar, influenciando decididamente com o desenvolvimento das decisões ali firmadas, com destaque à missão paulina. Este trabalho redacional pode ter contado com a contribuição de várias pessoas, de vários tempos

14 Exegese e interpretação dessa narrativa, ver em Richter Reimer (2012).





O gênero literário mudou significativamente em termos de quem narra o que foi vivenciado ("nós"), e caracteriza uma narrativa da primeira conversão cristã na Macedônia. No todo, trata-se de 'itinerário missionário plural de conversão'. No conjunto de Atos, há cinco perícopes que são narradas no plural "nós", que nomeamos de 'Fragmento Nós': At 16,10-17 (Filipos); 20,5-15 (Trôade); 21,1-18 (Cesareia de Filipe e Jerusalém); 27,1-37 (rumo à Itália); 28,1-15 (Malta, viagem e Roma). 15 Essas perícopes podem ter atuado como testemunho praxiológico para conferir maior veracidade e legitimidade apostólico-missionárias para as ekklesíai naqueles contextos no final do século I (VIE-LHAUER, 2005, p. 417). São perícopes situadas na segunda e terceira viagens missionárias e que apresentam a missão cristã paulina e conflitos dela decorrentes, que envolvem autoridades romanas, religiosas judaica e artemísia. Em termos geopolíticos, elas estão vinculadas ao Mar Egeu (RICHTER REIMER, 2012) e tratam de um longo itinerário, considerando-se as condições de viagens naquele tempo. No centro desta região estão Trôade (16,8.11; 20,5) e Filipos (16,12; 20,6), o que também pode ser indício significativo para o lugar da redação.

O interesse redacional lucano foi registrar atividades missionárias paulinas e a fundação de *ekklesíai* naquela região, como expressão da ação do Espírito Santo e suas manifestações (ver At 1,8; 16,9-10).



<sup>15</sup> Detalhes ver em Vielhauer (2005, p. 415-423) e Koester (2005, p. 52-55). Acerca desse 'Fragmento Nós', temos estudo em andamento.

Na apresentação do itinerário missionário, foram registradas ilhas famosas da Antiguidade greco-romana, tendo como elo a comunidade no noroeste da Ásia Menor, em Trôade (ver 20,7-8). O gênero literário é um itinerário narrativo de missão e conversão, cujo Sitz im Leben está vinculado ao trabalho missionário paulino, seus desafios, dificuldades e sucessos, na perspectiva de Atos, bem como à divulgação dessa missão, seus sucessos e dificuldades. O contexto literário da perícope apresenta conflitos político-religiosos complexos e violentos em torno dessa ação missionária, resultando em perseguição, flagelos e prisão para Paulo, que contava com a proteção de Lídia (ver Rm 16,2 Febe) e a solidariedade da comunidade em Filipos (ver Fp 4,10-16). Além disso, em relação à intencionalidade redacional, é inquestionável o interesse em destacar a presença, a participação, a responsabilidade e a autonomia de mulheres no exercício de funções religiosas e profissionais. Este protagonismo de mulheres é significativo para o conjunto das atividades missionárias e eclesiais desenvolvidas nos princípios, na região macedônica.

A estrutura de 16,11-15.40 pode ser assim disposta:

16,11-12 – itinerário da viagem missionária e permanência em Filipos

16,13-15 - narrativa da missão e conversão da casa de Lídia

16,14a - caracterização da personagem central, Lídia

16,14b - caracterização da obra divina

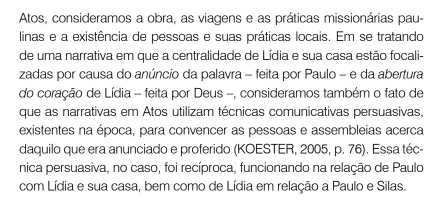
16,15a – resultado da missão: batismo

16,15b – a fala de Lídia

16,40 - itinerário final, conclusão

Essa estrutura permite visualizar a centralidade da ação, participação e liderança de Lídia na missão paulina, sendo ela uma das poucas mulheres em Atos que fala; ela tem voz por meio de sua interpelação. Para a contextualização da perícope no contexto literário estrutural de





Concluindo este item, temos 16,11-15.40 como unidade literária bem amalgamada em torno dos elementos supracitados. Os detalhes que fornecem indícios e subsídios para a análise de conteúdo estão vinculados a esses elementos. Coesão narrativa, de conteúdo, estrutura e gênero literário são argumentos para esta decisão em favor da unidade literária e do interesse redacional. Em termos de gênero literário menor, ela é caracterizada como itinerário de missão, conversão/ batismo e organização de ekklesia com liderança local, no caso, de Lídia, a primeira mulher convertida na missão paulina em território macedônico. Entre suas intencionalidades, destacamos a referencial, que por meio de informação quer convencer e, para tal, toma por recurso literário o vocacionamento de Paulo por meio de visão, como legitimadora da missão e simultaneamente do fortalecimento das ekklesíai contemporâneas à escrita e divulgação do texto. O protagonismo de mulheres, representado por Lídia e o grupo de mulheres, é inquestionável e pode dar suporte à compreensão da carta de Paulo à comunidade cristã em Filipos (ver Fp 4,2; 2,1-4). A base para esta unidade literária está posta em 16,9-10 e o seu desfecho, em 16,40. A visão é o vocacionamento, o suporte e o fundamento para a atividade missionária paulina na Macedônia; o seu resultado teve êxito com Paulo e Silas junto com a casa de Lídia, e sua continuidade dependerá do que "as irmãs e os irmãos" (16,40) farão desses esforços primordiais.



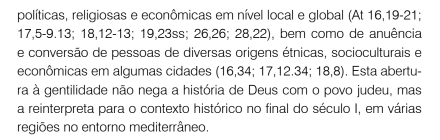


#### ANÁLISE DE CONTEÚDO

A identificação do "eixo em torno do qual gravita o assunto do texto" (WEGNER, 1998, p. 260), o tema central e os subtemas, bem como a capacidade de perceber se esse eixo implica ou mapeia situações de conflitos e perspectivas de solução é a característica central nesse passo metodológico. Para descobrir esse eixo é preciso considerar o conjunto da perícope dentro da obra toda, nos elementos anteriormente analisados, para destacar o caráter sintético-integrativo das partes da perícope. Aqui faremos a análise histórico-crítica em perspectiva feminista de libertação (SCHOTTROFF, 2008, p. 161-225).

O eixo temático que norteia a narrativa está alicerçado no conjunto de Atos: em At 16,11-40 começa a ser realizado o objetivo central e geral de testemunhar a ação salvadora de Deus por meio de Jesus, o ressurreto e assunto ao céu, e no poder do Espírito Santo, para todos os povos, "até a extremidade da terra" (1,8), que se refere ao mundo habitado naquela época. Trata-se do mundo imperial romano, com os muitos povos que a ele foram anexados por meio da sua política mundial de ocupação e dominação, especificamente parte do entorno de Mediterrâneo. 16 O eixo central em torno do qual essa perícope é articulada e elaborada é a proclamação do Evangelho de Jesus Cristo e a construção de novas comunidades cristãs, que, agora, ultrapassam as já conhecidas terras da Judeia, Samaria, Síria e Ásia Menor, adentrando o 'novo mundo', aqui a Macedônia. Com isso, o trabalho literário e redacional elabora uma historiografia teológica (NORELLI, 2015), que vincula a história de Deus e a história mundial. Ela apresenta o cristianismo incipiente como realidade histórica, não apenas restrita ao povo judeu, mas que adentra outros territórios e culturas, marcando presença também por meio de relações conflitivas com autoridades

<sup>16</sup> Recomendamos (re)ler Wengst (1991), que elabora com material bibliográfico e documental as várias dimensões do sistema de dominação romana.



O Concílio em Jerusalém foi decisivo para essa 'missão mundial', inaugurada por Paulo e seu grupo, que foram escolhidos, nomeados e autorizados pelos apóstolos, presbíteros e "toda a igreja" (15,22): Paulo, Barnabé, Judas Barsabás, Silas. Com a autoridade missionária legitimada pelo Concílio, Paulo escolheu novos companheiros de missão: Marcos e Timóteo (15,39; 16,1). Mulheres e homens como Priscila e Áquila (At 18,1-4.18-23; Rm 16,3-5; 1Co 16,19) também participaram da missão paulina, inclusive em viagens e lideranças eclesiais. Em Atos, Paulo figura como o fio de conexão, não pouco turbulenta, entre a história salvadora de Deus com seu povo judeu e sua mesma ação por meio de Jesus Cristo e no poder do Espírito Santo, que vai configurando a ekklesia cristã. Ele é o "portador da continuidade [dessa história, tornando-se] transmissor da proclamação cristã comum [...] que se chama 'a doutrina dos apóstolos', e ele o é como delegado da comunidade primitiva" (VIELHAUER, 2005, p. 431). Essa continuidade reinterpretada baseia e é garantida pela até então existente e desenvolvida 'tradição da doutrina apostólica', que de acordo com Atos tem origem em Jesus e chega até as ekklesíai. Por meio dela, Jesus se faz presente na atualidade, e a missão cristã pode enfrentar os conflitos, sendo esse Paulo quem "lança a ponte para o presente, de modo que, portanto, o período após o concílio dos apóstolos desemboca no presente da Igreja sem interrupção histórico-salvífica" (VIELHAUER, 2005, p. 432).





### ASPECTOS GEOPOLÍTICOS

Para a análise de At 16,11-15.40, no contexto literário maior que apresenta a missão paulina pós-concílio (15,30-19,20), interessa a Ásia Menor e a Macedônia (15,41-17,1) para uma aproximação geopolítica estratégica, como visto anteriormente. Uma simples observação em mapas antigos e atuais, disponíveis *online*, permite perceber a densidade das informações acerca do itinerário feito pelo grupo, com o objetivo de fortalecer igrejas criadas na primeira viagem missionária e anunciar o evangelho de Jesus Cristo em regiões ainda não alcançadas. Muitos dias de viagem foram feitos e muitos quilômetros foram trilhados via terrestre, entre rios, montanhas e planícies férteis pela Ásia Menor, importante via de acesso terrestre e marítimo entre o mundo oriental e ocidental, visto estar ligada a três mares: Egeu, Negro/Mármara e Mediterrâneo (RICHTER REIMER, 2012; ELLIGER, 1987).

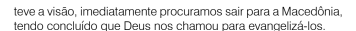
Naquele tempo, toda a Ásia Menor com suas províncias e subregiões político-administrativas estava dominada pelo Império Romano. Politicamente isso significava que cada província tinha um procônsul romano, vinculado ao Senado, como representante imperial. Tinha a seu serviço grande aparato militar, bem como escravos(as) que trabalhavam na produção de minério, armas, alimentos, tecidos etc. <sup>17</sup> Assim como a Ásia Menor, também a Macedônia era uma província senatorial, e Filipos era uma de suas principais cidades, colônia romana <sup>18</sup>.

Importante, no conjunto da obra de Atos e da perícope em questão, é At 16,9-10, que relata sobre ocorrido em Trôade:

E uma visão (hórama) de noite apareceu para Paulo: Um certo homem (anér) macedônio estava em pé e chamando-o, disse: "Tendo atravessado para a Macedônia, socorre-nos!". E como

<sup>17</sup> Informações básicas ver em Wengst (1991), Schottroff (1994, p. 122-129) e Funari (2010, p. 81-110).

<sup>18</sup> Conferir em Plinio (Nat. Hist. V, 124) apud Elliger (1987, p. 24) e Richter Reimer (1992/1995).



Nos primeiros versículos do 'Fragmento Nós' são expressas três questões fundamentais: a) uma visão convocando para mudar o rumo, o que dá legitimidade ao que for feito¹9; b) o chamado para ir à Macedônia; c) a confirmação de que a fé cristã se abre para povos gentílicos, possibilitando ou exigindo uma reconfiguração da práxis missionária. Esses aspectos remontam à centralidade do Espírito Santo na obra de Atos: por duas vezes, impediu que o grupo permanecesse na Ásia (16,6-7). Em Trôade, por meio da visão e da interpretação da mesma, ele impeliu o grupo para a gradativa realização do objetivo central da obra (1,8): cruzar fronteiras desconhecidas para a evangelização, o que mais uma vez mostra a importância estratégica geopolítica, missionária e teológica de At 16,11-15.²0

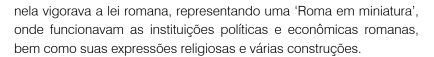
Alguns indícios em At 16,12-13 permitem identificar a cidade colônia Filipos<sup>21</sup>: era uma cidade do primeiro distrito da Macedônia, uma colônia romana, por causa de sua importância econômica e estratégica na região. Para lá foram transferidos e assentados veteranos de guerras romanas, que receberam o título de cidadãos romanos, bem como funcionários imperiais e religiosos, para manter a ordem da *pax romana*, também por meio da prática das religiões romanas.<sup>22</sup> Esses recebiam terras tomadas da população autóctone nas guerras ou na ocupação pós-guerra. Geralmente, os funcionários públicos e os políticos eram filhos desses veteranos (veja At 16,19-39). Como colônia,

<sup>19</sup> Ver a esse respeito Gonçalves (2003). Aqui não é nosso objetivo analisar especificamente esta passagem, mas a consideramos por causa do contexto literário e objetivo geral da obra de Atos.

<sup>20</sup> Informações sobre importância estratégica das antigas estradas Via Egnatia e Estrada Real Persa para a conexão das regiões em torno dos três mares, ver Elliger (1987, p. 45), Richter Reimer (2012).

<sup>21</sup> As informações aqui resumidas foram extraídas de vários estudos, entre eles Elliger (1987), Richter Reimer, 1992/1995), com referências.

<sup>22</sup> Sobre esse contexto e ações, ver especialmente Wengst (1991), Elliger (1987), Funari (2001) e Arens (1997, p. 106).



O sistema socioeconômico que vigorava no Império era o escravismo (ver At 16,16) (FERREIRA, 2019). Também nesse sentido, as grandes estradas eram importantes: para além do fato de terem sido construídas por escravos e para além da interconexão entre territórios e mundos, serviam de rotas comerciais, de trânsito cultural e eram usadas para atividades militares. A extração de minério era atividade manufatureira estatal que necessitava de mão de obra escrava, e estava a serviço principalmente do exército para a construção de armas. Filipos se tornou uma cidade, cuja beleza e fama foram difundidas por todas as partes do mundo (16,14), e para lá se dirigiam pessoas de todas as classes e etnias, também na esperança de realizar o comércio de seus produtos, bem como de propagar sua cultura, filosofia e religião.

#### ASPECTOS SOCIOCULTURAIS

Era dia de sábado. A menção da porta/portão do muro de Filipos e da *proseuché* à beira do rio (16,13a) permite adentrar um texto excepcional do Novo Testamento. O 'Fragmento Nós' e o uso de *hapaxlegomena* (*proseuché* como lugar e *porfyrópolis* como profissão) são significativos para a análise e a compreensão dessas informações, junto com as informações em 16,13b.

A primeira constatação é que, em Atos, a metodologia da missão paulina é semelhante em todos os lugares: chegando a uma nova cidade, os missionários observam seus espaços e habitantes; no sábado buscam pela sinagoga para participar do culto sabático, e nele anunciam o Evangelho de Jesus Cristo; o grupo reunido reage,

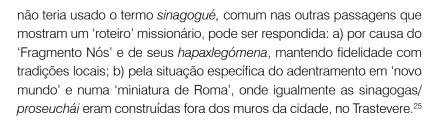




As informações histórico-legais<sup>23</sup> obtidas ajudam a explicitar e a compreender o texto: desde o século II a.C., na diáspora judaica, o termo proseuché era utilizado para a construção sinagogal. No império romano e pela legislação romana, ela devia ser construída fora dos muros da cidade, principalmente nas colônias, para além do pomerium (área de plantio de frutíferas e hortaliças) e, quando possível, por causa da cultura religiosa judaica, próximo a rio ou fonte, para facilitar ritos de purificação. Proseuché é termo técnico para designar o espaço sinagogal para realização das atividades religiosas e sociais judaicas: durante a semana, era usado como albergue, hospital, escola e, aos sábados, ali eram realizadas assembléias (sinagogué) religiosas, os cultos sabáticos. Estes dados permitem compreender melhor também o termo enomídzomen em relação à existência de uma proseuché naquele espaço: por causa da legislação romana e da tradição judaica na diáspora, o grupo missionário saiu, no sábado, pela porta/portão do muro da cidade, em direção ao rio, porque seria lá que poderiam encontrar uma comunidade judaica reunida para culto sabático. Trata-se de realidades existentes naquele tempo e contexto maior, registradas em documentos e inscrições da época<sup>24</sup>, também contempladas em At 16,13a. Com base no exposto, concluímos que, em At 16,13, trata-se de uma construção sinagogal judaica na diáspora. A possível pergunta de porque Atos

<sup>23</sup> Pesquisa detalhada sobre isto, ver em Hengel (1971), Richter Reimer (1992/1995), Brooten (1982). Alguns comentários também reproduzem esses estudos, sendo que há um consenso em relação à questão histórico-legal para a compreensão do termo proseuché. O dissenso está na interpretação do dado obtido, como veremos mais adiante.

<sup>24</sup> Ver detalhes em Brooten (1982) e Richter Reimer (1992/1995) com muita bibliografia.



Para corroborar a decisão de traduzir o termo por "sinagoga", reunimos mais alguns argumentos textuais e intertextuais: De acordo com Atos, fazia parte da estratégia e da dinâmica missionária paulinas participar do culto sabático e, nele, fazer uso da palavra (ver 13,14.43; 14,1; 17,1.10; 18,4.26)<sup>26</sup>, o que expressa uma prática judaica comum<sup>27</sup>. Esta participação sinagogal também se evidencia pelo uso de três verbos no final de 16,13b: katídzein "(as)sentar-se" é um termo frequente na obra lucana, em grande parte usada para indicar postura de ensino (Lc 4,20 (!); 5,3; At 8,31; 13,14 (!); 16,13b (!); 18,11) e em três dessas ocorrências trata-se de tomar assento em espaço sinagogal. Também o termo lalêin "falar" é frequente na obra lucana, na prática do ensino e do anúncio da Palavra (Lc 1,19.45.55.70; 2,17.20.33.38;9,11; 24,6.25.32.44; At 2,11.31; 3,22.24; 4,1.20; 5,20; 6,10.11.14; 7,38; 8,26; 9,27.29; 10,7.44; 11,14.15.20; 13,42-46(!); 14,1-3(!); 16,13-14(!); 17,19; 18,9.25-26(!); 26,22), comum em espaço religioso. O termo synérchesthai "reunir-se", "congregar" (em Lucas é usado apenas em 23,55 = At 1,21; At 1,6; 2,6; 5,16; 9,39; 10,27.33; 15,38; 16,13(!); 22,30; 28,17) refere-se a pessoas que se reúnem com objetivo específico, no caso, celebração religiosa.

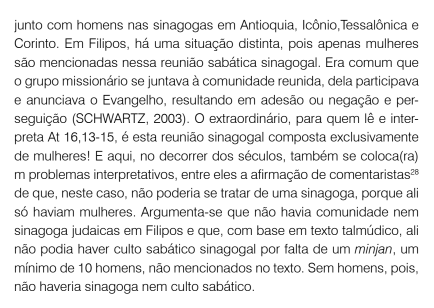
A junção desses verbos permite compreender At 16,13b em conformidade com a tradição e os costumes judaicos na diáspora. Em 13,42ss; 14,1ss; 17,1ss; 18,1-4.26, mulheres encontram-se reunidas



<sup>25</sup> Muita informação acerca das condições legais para a construção de proseuchai "sinagogas" na diáspora, especificamente em Roma, e a base documental e inscricional, ver Lampe (1989).

<sup>26</sup> O mesmo também está registrado em Lc 4,16-21, no caso, com Jesus.

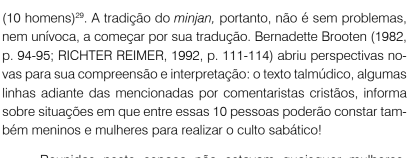
<sup>27</sup> Comentários e fontes ver Strack; Billerbeck (1928/1986. p. 153-188).



Os comentários que aludem a essa exigência e restrição normativa judaica baseiam no que afirmaram Strack e Billerbeck (baseados também em Krauss e Schürer), estudiosos das relações entre judaísmo e cristianismo, no final do séc. XIX e início do séc. XX. Apontamos, aqui, para uma significativa diferença entre a pesquisa de Strack e Billerbeck e do uso que deles se fez e se faz. As fontes usadas e que informam sobre a necessidade desse *minjan* são rabínicas, portanto, fixadas por escrito a partir do séc. Il d.C. No caso do *minjan*, esses autores remetem a Meg 4,3; Sanh 1,6; Berakh 6b; Meg 1,3; Baraitha pMeg 1,70b, 41 e usam a tradução para o alemão "10 Personen" (10 pessoas) (STRACK; BILLERBECK, 1928/1986, p. 153). Krauss (1922, p. 100) já informara que se tratava de "10 Personen" e que o termo *minjan* inicialmente remetia a toda a comunidade reunida em culto. Contudo, nas referências que comentaristas passaram a fazer dessa(s) referência(s), utilizaram indistintamente o termo "10 Männer"



<sup>28</sup> Estado da Questão/da Arte, ver em Richter Reimer (1992/1995), o que desde então não mudou muito para além dos esforços de análise exegética feminista. Ver recepção positiva desse conhecimento em Stegemann e Stegemann (2004, p. 295-295,434,437,447 p.ex.)



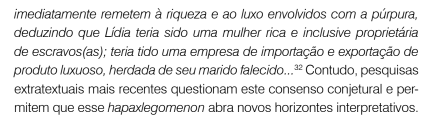
Reunidas neste espaço não estavam quaisquer mulheres. Em 16,14a apresenta-se uma delas como seboméne tón Theón "temente a Deus". Frequente na obra lucana, o termo caracteriza pessoas convertidas ao judaísmo: recebem ensino, participam das práticas religiosas e vivem de acordo com preceitos judaicos. <sup>30</sup> Várias passagens em Atos demonstram a adesão dessas pessoas à missão paulina, entre elas muitas mulheres (At 13,43; 16,14; 17,4; 18,7.13; 19,27; ver Lc 1,50; At 10,2.22.35; 13,16.26). Elas já conheciam e professavam a fé judaica, sabiam da promessa do Messias, viviam misericórdia e reuniam-se em comunidade, praticando a fé judaica. É por isso que, no sábado, estão reunidas no espaço sinagogal em Filipos! O destaque de Lídia indica a liderança que ela exercia nesse grupo de mulheres, assim como acontece com Ananias (9,10ss), Tabita (9,36ss), Maria (12,12ss), Priscila e Áquila (18,1-3.18-19). <sup>31</sup>

Aqui investigamos mais um detalhe em 16,14a: a menção da nacionalidade e da profissão de Lídia, no contexto deste grupo. O termo porfyrópolis é traduzido geralmente como vendedora/comerciante/negociante de púrpura, o que também consta nos comentários de Atos, que

<sup>29</sup> Representativamente referimos Roloff (1981), que também tem ampla adesão nos comentários e nos estudos de Teologia no Brasil, como p.ex., Comblin (1987). Informações e estado da questão até final do séc. XX, ver Richter Reimer (1992/1995).

<sup>30</sup> O tema em questão é tratado detalhadamente em Hengel (1971). Sebómenoi e fobúmenoi ton Theón são duas categorias de pessoas convertidas, mas que não aderem completamente às práticas judaicas, como, p.ex., para homens, a circuncisão. Diferente é o caso dos *prosélytoi*, que aderem completamente ao judaísmo.

<sup>31</sup> Acerca da liderança de mulheres e sua menção à frente de igrejas domésticas, ver Crüsemann; Richter Reimer (2016), com bibliografia.

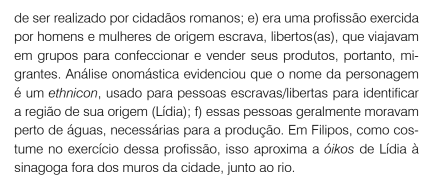


Richter Reimer (1992)<sup>33</sup> apresentou resultado de sua tese que reuniu vasto material bibliográfico e epigráfico, podendo-se concluir: a) esta profissão era muito exercida na Ásia Menor, especialmente na província Lídia, cuja capital era Tiatira, cidade natal da nossa personagem. Essa profissão era realizada por collegia purpurarii "corporações de produtores/as e vendedores/as de tinturas e tecidos purpúreos", que em grego eram nomeadas óikos "casa"; b) tais associações cuidavam dos interesses profissionais, econômicos, sociais e culturais de seus membros, o que também incluía uma religião comum e sua prática: seus membros exerciam a mesma profissão e praticavam a mesma religião, inclusive tendo garantido seu enterro; c) este trabalho implicava buscar, selecionar e preparar o material para a tintura, tingir fios e lãs, tecê-los em tecidos para fazer vestimentas e outros produtos, e vender os produtos feitos; d) a cor purpúrea, nessa e na maioria das regiões, era extraída de vegetais, misturados junto com urina para fixar a cor. Esta púrpura era vegetal, diferente da púrpura marítima, produzida na região de Tiro, extraída de conchas marinhas somente ali existentes e que, por isso, era um produto muito caro e raro, usados por reis, imperadores e sacerdotes. Diferente ocorria com os produtos da púrpura vegetal, feitos, comprados e usados por toda a população, inclusive escrava; d) por ser trabalho manual, exercido por pessoas migrantes de estratos inferiores, era considerado trabalho 'sujo' e indigno



<sup>32</sup> Veja-se, representativamente, Roloff (1981).

<sup>33</sup> A tese foi publicada em forma de livro, em alemão por editora comercial, traduzido para o inglês em 1995, pela Fortress Press. Esta pesquisa tem repercussão internacional, sendo citada em várias obras de nosso tempo, p.ex. em Schottroff (1994); Stegemann; Stegemann (2004), Richard (1998).



Resumindo os aspectos socioeconômicos: Lídia era asiática de origem, escrava ou liberta que continuava a produzir o que aprendera em Tiatira e que, junto com seu grupo de mulheres (ver At 9,36ss), produzia tinturas, tingia e fazia tecidos e vestimentas e outros produtos, comercializando-os ao final. Para tal, o grupo viajava, permanecia por tempos em alguns lugares significativos para o comércio, junto a rotas conhecidas e muito utilizadas, como, no caso, parte da Estrada Real Persa e a Via Egnatia. A casa de Lídia pode ser entendida como collegium/óikos que interconectava as dimensões pessoais, sociais, profissionais e religiosas de seus membros. Não podemos saber quantas mulheres compunham esse grupo, nem por quanto tempo permaneceram em Filipos<sup>34</sup>, visto que tais trabalhos eram feitos de forma itinerante, como no trabalho manual realizado por Paulo, Priscila e Áquila (At 18,1-4). Podemos afirmar que este grupo, como muitos outros naquela época, viajava pelas estradas no Império Romano, desenvolvendo seu trabalho profissional em todas as etapas e que celebrava e divulgava a sua fé. Lídia era a líder desse grupo profissional e religioso e, portanto, sua representante legal em termos sociais, econômicos,



<sup>34</sup> At 20,1-6 menciona outras visitas do grupo missionário às igrejas na Macedônia, também em Filipos, sem, contudo, informar detalhes. O apóstolo Paulo, em sua carta à comunidade cristã em Filipos, tampouco menciona o nome de Lídia, mesmo que semanticamente haja semelhança entre o nome Lídia e Evódia (Fp 4,2). Independentemente disso, a carta testemunha que mulheres eram ativas participantes e líderes da comunidade, e sua relação afetiva de Paulo com a comunidade era inquestionável.



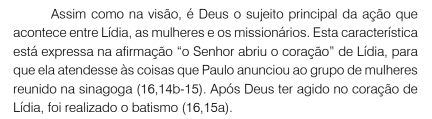
sumário

políticos e socioculturais<sup>35</sup>. Também isso é um dado significativo para a afirmação teológico política em At 16,16, como veremos.

#### ASPECTOS TEOLÓGICOS, MISSIONÁRIOS E ECLESIAIS

A visão que antecede a perícope é elemento hierofânico que vocaciona, convoca, legitima e autoriza a práxis missionária na Macedônia: de Deus parte a iniciativa e tudo o que acontece, sendo "de peculiar importância quando o agir de Deus vai de encontro ao dos homens [e das mulheres]" (BERGER, 1998, p. 324). Uma visão faz parte dos sonhos, que podem ser divididos em simbólicos, oráculos e hórama, sendo esta última uma forma de "premonição direta de um acontecimento futuro" (GONÇALVES, 2003, p. 29), parte do fenômeno religioso na comunicação com divindades que impelia homens e mulheres à ação. Essa manifestação religiosa tem o poder de propaganda, pois legitima as decisões e as práticas oriundas a partir dela e "emergia como manifestação sacralizada do favor divino"36 para com quem as executava. At 16,10 afirma: "Depois da visão, imediatamente procuramos sair para Macedônia, concluindo que nos chamou para evangelizá-los(las)". A visão fornece autoridade e legitimidade divinas para a práxis missionária paulina na Macedônia. Como se trata de um fenômeno conhecido pelas religiões existentes no mundo romano, esta narrativa objetiva repercutir com maior força propagandística e de credibilidade naquele 'novo mundo'.

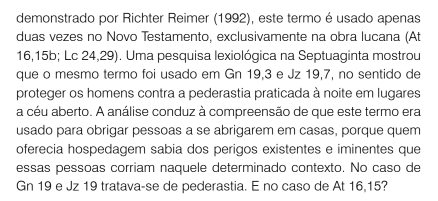
- 35 Era comum na Antiguidade referir o nome de líderes desses grupos profissionais entre homens. Temos, aqui, um raro e rico exemplo de que também mulheres eram representantes de tais grupos e participavam ativamente da vida pública. Ver vários exemplos para isso em Pomeroy (1985), Schottroff (1994; 2008).
- 36 A citação é de Gonçalves (2003, p. 31), que se ocupa em analisar a legitimação das ações políticas de detentores do poder no Império Romano por meio das narrativas oníricas. Como também nessas situações, os sonhos e visões são causados por divindades.



É frequente a prática batismal em Atos, no decorrer da missão, como sinal de adesão ao que foi proclamado e de conversão à fé cristã (2,38.41; 8,12.13.16.36.38; 9,18; 10,47.48; 16,15.33; 19,5). Trata-se de sinal de compromisso e fidelidade em relação ao objeto da fé, Jesus Cristo, que Lídia então confessa como "Senhor". Compreendemos, com base no acima exposto, que o batismo de "Lídia e da casa dela" refere-se àquele grupo de mulheres reunidas naquele sábado para culto sinagogal sabático. A menção explícita de Lídia destaca sua função de liderança, também agora como líder da igreja que se reúne em sua casa (cf. CRÜSEMANN; RICHTER REIMER, 2016).

Este batismo é feito "em nome de" Jesus Cristo, do Senhor Jesus, pressupondo o recebimento do Espírito Santo (9,17; 10,47). É o selo da decisão, da adesão, da conversão, para lembrar em nome de quem se viverá a partir daquele momento; decisões e ações representarão a divindade em cujo nome se foi batizado(a). A primeira decisão e proposição de Lídia foi feita em forma de convite e determinação, e seu argumento foi a fidelidade que ela dedica ao Senhor (15b): "Se julgastes que eu sou fiel ao Senhor, então, tendo entrado em minha casa, permanecei!". A ação no passado ("julgastes") indica o pressuposto da fé para realização do batismo e serve, agora, de argumento para a hospedagem na casa dela. O imperativo denota uma ordem, expressa por alguém que tem autoridade, no caso, de liderança dessa casa/igreja (1Co 16,19; Rm 16,5; Fm 2; Cl 4,15). O verbo que finaliza a ação, demonstrando que Paulo e Silas ali se hospedaram é parebiásato hemás "e nos forçou" (latim cogere "persuadir") para fazer algo, ou seja, permanecer na casa dela. Como já





Para construir uma resposta, duas questões são centrais na fala de Lídia: a) o argumento da fidelidade/fé em relação ao "Senhor" Jesus Cristo é confissão teológica e manifestação político-ideológica naquele contexto, excluindo a possibilidade de ser fiel a algum outro senhor, no caso, ao imperador e seu sistema; b) a autoridade da líder Lídia está fundamentada em sua fé, e o ato de "forçar" a hospedagem está permeado de argumento estratégico de enfrentamento pacífico às dinâmicas de dominação e controle por parte das autoridades imperiais, bem como do povo, que rapidamente se põe a delatar e apoiar as práticas coercitivas de controle (16,22).

A sequência narrativa dos acontecimentos que envolvem o grupo missionário em Filipos evidencia que o perigo iminente do qual Lídia queria proteger o grupo era o controle das autoridades romanas, que tinham a função de manter a colônia romana livre de quaisquer tumultos. Na permanência de vários dias na casa de Lídia e no caminho entre a casa e a sinagoga, houve um conflito de interesses, do qual resultou a ação exorcística feita por Paulo, que "em nome de Jesus Cristo" expulsou o espírito *Python* da menina escrava de vários senhores (16,16-18) (cf. RICHTER REIMER, 1992, p. 162-201). Isso resultou em prejuízo econômico e social dos senhores, que se apressaram em arrastar violentamente Paulo e Silas à presença das autoridades romanas (16,19ss), com a denúncia de perturbação da ordem



e de propaganda de costumes judaicos, que não são tolerados nem acolhidos por romanos. A hospedagem forçada evidencia que Lídia tinha conhecimento desse contexto iminentemente perigoso e queria proteger seus irmãos de fé das violências que poderiam sofrer, o que acabou acontecendo fora da proteção de sua casa (na rua, na praça e na prisão). Lídia, assim como Febe, caracterizada como prostátis "protetora" (Rm 16,2), oferece proteção em contexto político-legal que não admitia costumes e práticas divergentes da lei e da cultura romanas (16,20-21). A atitude de Lídia pode ser entendida como ação preventiva em face aos conflitos conhecidos e iminentes, provocados por práticas religiosas que não estavam desassociadas de aspectos ideológicos e políticos (STEGEMANN, 2012, p. 263-300). Assim, a perícope neste contexto literário e geopolítico maior trata de preparar teologicamente para confrontações e conflitos que serão parte narrativa central dos próximos capítulos, rumo a Roma.

No final, com vários detalhes sobre os procedimentos das autoridades romanas em relação a quem 'tumultua' as relações estabelecidas em território romano, Paulo e Silas foram soltos da prisão e expulsos da colônia. Saindo da prisão, dirigiram-se até a casa de Lídia, admoestaram "as irmãs e os irmãos" (adelfói, 16,40) e partiram.

A casa de Lídia é a moldura literária e sociocultural para a narrativa da chegada da missão cristã na Macedônia. No final dessa moldura, aparece um detalhe importante: por causa do uso plural masculino adelfói "irmãos/irmãs" pode-se concluir que na igreja que se reunia na casa de Lídia não mais participam apenas mulheres, mas também homens. É provável que nos dias de permanência de Paulo e de Silas, as atividades missionárias também realizadas pelas mulheres batizadas tenham resultado na conversão e batismo de mais pessoas, também homens e, por isso, agora se utiliza o termo adelfói.<sup>37</sup>

37 Sobre a questão da linguagem androcêntrica, ver Schüssler Fiorenza (2009, p. 132-133). Ver também Richter Reimer (2019), que trata do silenciamento e da invisibilização de mulheres no início da igreja em Jerusalém, de acordo com Atos 1.



Importante é destacar ainda que a primeira igreja doméstica no 'novo mundo' descortinado por meio de uma visão foi constituída em solo macedônico que, na Antiguidade, não fazia parte da Europa. É equivocado o senso comum exegético que afirma que Lídia teria sido a primeira cristã em solo europeu, a primeira cristã europeia, uma mulher rica.<sup>38</sup> Ora, no contexto geopolítico do texto, Filipos não fazia parte de 'Europa' ou de Grécia, e Lídia era asiática, migrante e trabalhadora. Sua casa serviu de base para abrigo do grupo missionário paulino e para construção da primeira igreja que se reunia na casa de mulheres.

Esta perícope é excepcional no Novo Testamento. Ela atesta a existência de situações fronteiriças, diferente daquilo que se tem aprendido e ensinado em cursos de Teologia: Lídia é líder de um grupo de mulheres que tinham a mesma profissão e professavam a mesma fé, primeiro judaica e então cristã; existiam grupos de mulheres que compunham e lideravam comunidades sinagogal e eclesial; a fé judaica e cristã tinha o poder de criar grupos que se organizavam como sinagoga e igreja para acolher e proteger pessoas que corriam riscos frente à situação de controle e dominação romana; o fundamento de tal instituição é Deus, que abre perspectivas por meio de visões e acompanha a missão por meio de sua Palavra, abrindo corações e mentes para se tornar Vida em comunidade, em todas as dimensões religiosas, sociais, políticas e profissionais; mulheres circulavam em todos os espaços de poderes e fazeres, domésticos e públicos, nas casas, estradas e mares; elas enfrentavam dificuldades, conheciam os perigos e se colocavam a serviço de vidas que corriam riscos, porque se declaravam fiéis a Deus em Cristo, o Senhor. Atos 16,11-15.40 testemunha que, desta forma, Lídia e seu grupo de mulheres também agiam no poder do Espírito Santo, ruah divina.



<sup>38</sup> Uma rápida olhada nos comentários bíblicos evidencia este senso comum. Parte-se do pressuposto da moderna geopolítica, que insere Macedônia à Grécia, e Grécia à Europa... Como exemplo, seja aqui remetido novamente a Roloff (1988, p. 243-244, nossa tradução): "primeiro passo do Evangelho em solo europeu", "Lídia, a primeira cristã europeia"; Comblin (1989, p. 62): "viagem para a Grécia".



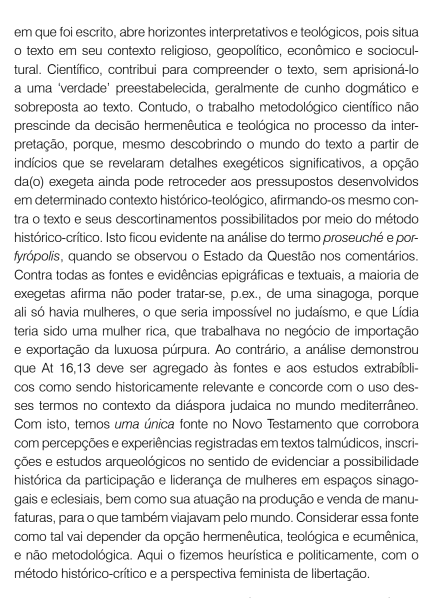
Após desenvolvermos a análise exegética histórico-crítica em perspectiva feminista de At 16,11-15.40 e termos tomado decisões acerca do significado de *hapaxlegómena* que aparecem no texto grego, concluímos o estudo com a seguinte tradução:

11 Ora, tendo partido de Trôade, navegamos rumo à Samotrácia e, no dia seguinte, para Neápolis, 12 e dali para Filipos, que é a primeira cidade de uma região da Macedônia, uma colônia. Ora, permanecemos alguns dias nessa cidade. 13 E no sábado, saímos pelo portão do muro da cidade para perto do rio, onde julgávamos haver uma sinagoga. E tendo nos assentado, falávamos às mulheres que estavam reunidas. 14 E uma mulher com nome Lídia, produtora e vendedora de produtos de púrpura, da cidade de Tiatira, temente a Deus, ouvia; o Senhor abriu-lhe o coração para compreender o que era anunciado por Paulo. 15 Ora, assim que ela e as mulheres foram batizadas, ela admoestou, dizendo: "Se julgastes que eu sou fiel ao Senhor, tendo entrado em minha casa, nela permanecei!". E ela, persuasivamente nos forçou a isso. [...] 40 Ora, saindo da prisão, foram até a casa de Lídia, e tendo visto as irmãs e os irmãos, adomoestaram-nas(nos), e partiram.

#### CONCLUSÃO

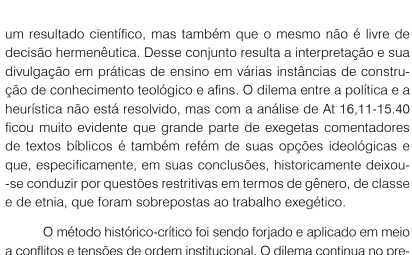
Apresentamos alguns resultados da análise exegética de Atos 16,11-15.40, realizada com base no método histórico-crítico, fazendo-o em perspectiva feminista de libertação. Perscrutamos o texto em seu contexto literário, histórico e sociocultural. Buscamos demonstrar, passo a passo, como o método contribui para o descortinamento e compreensão do texto, destacando sua relevância para a análise textual, redacional, literária e histórica. Esse procedimento, na medida em que o método convida a adentrar o texto para compreender o mundo





Portanto, nesse estudo foi possível perceber que o método histórico-crítico é um instrumento que contribui para a obtenção de





O método histórico-crítico foi sendo forjado e aplicado em meio a conflitos e tensões de ordem institucional. O dilema continua no presente não só do ponto de vista dos seus críticos, mas também de seus usuários(as). O que aqui realizamos pode abrir portas e horizontes para um mais significativo conhecimento histórico e crítico de nossas próprias tradições, em atitude ecumênica com tradições das quais também nós procedemos.

## REFERÊNCIAS

A BÍBLIA NA LINGUAGEM DE HOJE. 1. ed. São Paulo: Sociedade Bíblica do Brasil. 1988. (BLH)

A BÍBLIA - Tradução Ecumênica. ed. rev.corr. São Paulo: Loyola; Paulinas; 1995. (TEB)

A BÍBLIA SAGRADA. 2. ed. Tradução: João Ferreira de Almeida, rev. e atualiz. São Paulo: Sociedade Bíblica do Brasil, 1996. (BS)

BIBEL IN GERECHTER SPRACHE. 1. Aufl. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus, 2006. (BGS)

BÍBLIA DO CENTENÁRIO das Assembleias de Deus. Goiânia: Karis; Rio de Janeiro: JUERP; Betel, 2009. (BCAD)

BÍBLIA SAGRADA, Edição Pastoral. 4. impr. São Paulo: Paulinas, 1990. (BSEP)





BÍBLIA SAGRADA. 10. ed. Petrópolis: Vozes, 1990. (BSV)

BÍBLIA SAGRADA DE APARECIDA. 6. ed. Aparecida: Santuário, 2009. (BSA)

BÍBLIA Tradução Brasileira: Introduções Acadêmicas. Alessandra de Proença; Eduardo de Proença; Luiz Alexandre Solano Rossi (Eds.). São Paulo: Fonte Editorial, 2018. (BTBIA)

LA BIBLIA ISHA: La mujer según la Biblia. Corea: Sociedades Bíblicas Unidas, 2008. (BISHA)

NOVA BÍBLIA PASTORAL. São Paulo: Paulus, 2014. (NBP)

NESTLE, Eberhard e Erwin; ALAND, Barbara e Kurt (orgs.). **Novum Testamentum Graece**. 27. rev. Aufl., 8. Druck. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 2001.

ARENS, Eduardo. **Ásia Menor nos tempos de Paulo**, Lucas e João: aspectos sociais e econômicos para a compreensão do Novo Testamento. Tradução: João Rezende Costa. São Paulo: Paulus, 1997.

BERGER, Klaus. **As formas literárias do Novo Testamento.** Tradução: Fredericus A.Stein. São Paulo: Loyola, 1998.

BROOTEN, Bernadette J. **Women Leaders in the Ancient Synagogue**: Inscriptional Evidence and Background Issues. Providence/Rhode Island: Brown University, 1982. (Brown Judaic Studies, n. 36).

BYRSKOG, Samuel. History and Story in Acts – a middle Way? The "We" Passages, Historical Intertexture, and Oral History. In: In: PENNER, Todd; VANDER STICHELE, Caroline (Eds.). **Contextualizing Acts**: Lukan Narrative and Greco-Roman Discourse. Atlanta: Society of Biblical Literature, 2003. p. 257-284.

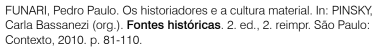
COMBLIN, José. Atos dos Apóstolos. V. II. Petrópolis: Vozes, 1987.

CRUSEMANN, Marlene; RICHTER REIMER, Ivoni. Igrejas Domésticas: lugar de acolhida, partilha e celebração na casa de mulheres. **Caminhos**, Goiânia, v. 14, n. 1, p. 179-190, jan./jun. 2016. Disponível em: http://seer.pucgoias.edu. br/index.php/caminhos/article/view/4835/2701.

ELLIGER, Winfried. *Paulus in Griechenland*: Philippi, Thessaloniki, Athen, Korinth. Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk, 1987.

ESTUDOS TEOLÓGICOS. São Leopoldo, v. 19, n. 2, 2019. Disponível em: http://periodicos.est.edu.br/index.php/estudos teologicos/issue/view/320.

FERREIRA, Joel Antônio. A Libertação da Escravidão de Onésimo no Império Romano e a Situação Análoga da Escravidão no Brasil. Goiânia: Espaço Acadêmico, 2019.



FUNARI, Pedro Paulo. Grécia e Roma. São Paulo: Contexto, 2001.

GONÇALVES, Ana Tereza Marques. Imagens oníricas e o poder imperial dos severos na Roma antiga. In: SANTOS, Dulce O. Amarantes dos; TURCHI, Maria Zaira (orgs.). **Encruzilhadas do imaginário**: ensaios de literatura e história. Goiânia: Cânone Editorial, 2003. p. 27-48.

HENGEL, Martin. **Proseuché** und Synagoge. Jüdische Gemeinde, Gotteshaus und Gottesdienst in der Diaspora und in Palästina. *In:* JEREMIAS, G. *et al.* (Hg.). **Tradition und Glaube**: das frühe Christentum in seriner Umwelt. Göttingen, 1971. p. 157-184.

KOESTER, Helmut. **Introdução ao Novo Testamento**: história e literatura do cristianismo primitivo. V. 2. Tradução: Euclides L.Calloni. São Paulo: Paulus, 2005.

KRAUSS, Samuel. Synagogaler Altertümer. Berlin; Wien, 1922.

LAMPE, Peter. Die stadtrömischen Christen in den ersten beiden Jahrhunderten. 2. Aufl. Tübingen, 1989 (WUNT 18).

NORELLI, Enrico. Gli Atti degli Apostoli sono una Storia del Cristianesimo? Rivista di Storia del Cristianesimo, Brescia, v. XII, n. 1, p. 13-50, 2015.

PAROSCHI, Wilson. **Crítica Textual do Novo Testamento**. reimp. da 2.ed. São Paulo: Vida Nova, 2010. Disponível em: <a href="http://www.eetad226.com/wp-content/uploads/2015/03/Critica-Textual-do-Novo-Testamento.pdf">http://www.eetad226.com/wp-content/uploads/2015/03/Critica-Textual-do-Novo-Testamento.pdf</a>>.

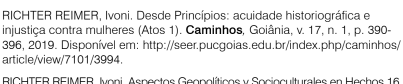
PENNER, Todd. Contextualizing Acts. *In:* PENNER, Todd; VANDER STICHELE, Caroline (Eds.). **Contextualizing Acts**: Lukan Narrative and Greco-Roman Discourse. Atlanta: Society of Biblical Literature, 2003. p. 01-21.

PENNER, Todd. Civilizing Discourse: Acts, Declamation, and the Rhetoric of the **Polis**. *In*: PENNER, Todd; VANDER STICHELE, Caroline (Eds.). **Contextualizing Acts**: Lukan Narrative and Greco-Roman Discourse. Atlanta: Society of Biblical Literature, 2003. p. 65-104.

POMEROY, Sarah B. Frauenleben im klassischen Altertum. Übers.: Norbert F.Mattheis. Stuttgart: Kröner, 1985.

RICHARD, Pablo. El movimiento de Jesus antes de la iglesia: una interpretación liberadora de los Hechos de los Apóstoles. San José/Costa Rica: DEI, 1998.





RICHTER REIMER, Ivoni. Aspectos Geopolíticos y Socioculturales en Hechos 16. **Revista de Interpretación Bíblica Latinoamericana**, Quito, v. 72, n. 2, p. 135-151, 2012. Disponível em: https://www.centrobiblicoquito.org/images/ribla/72.pdf.

RICHTER REIMER, Ivoni. **Frauen in der Apostelgeschichte des Lukas**: eine feministisch-theologische Exegese. Mit einer Einführung von Luise Schottroff. Gütersloh: Güterloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1992. (Traduzido para o inglês em 1995, por Fortress Press).

RICHTER REIMER, Ivoni; MATOS, Keila. Silencioso desespero: violência e silêncio contra a mulher em casa e na Bíblia. *In*: RICHTER REIMER, Ivoni (org.). **Direitos Humanos**: enfoques bíblicos, teológicos e filosóficos. São Leopoldo: Oikos; Goiânia: Ed. da PUC Goiás, 2011. p. 73-90.

ROLOFF, Jürgen. Die Apostelgeschichte. Göttingen, 1981. (NTD 5).

SCHOTTROFF, Luise. A caminho de uma reconstrução feminista da história do cristianismo primitivo. In: SCHOTTROFF, Luise; SCHROER, Silvia; WACKER, Marie-Theres. **Exegese Feminista**: resultados de pesquisas bíblicas a partir da perspectiva de mulheres. Tradução: Monika Ottermann. São Leopoldo: Sinodal; EST; CEBI; São Paulo: ASTE, 2008. p. 161-225.

SCHOTTROFF, Luise. *Lydias ungeduldige Schwestern*: feministische Sozialgeschichte des frühen Christentums. Gütersloh: Chr. Kaiser, Gütersloher Verlagshaus, 1994.

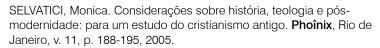
SCHÜSSLER FIORENZA, Elisabeth. **Caminhos da Sabedoria**: uma introdução à interpretação bíblica feminista. Tradução: Monika Ottermann. São Bernardo do Campo: NhandutiEditora, 2009.

STEGEMANN, Wolfgang. **Jesus e seu tempo**. Tradução: Uwe Wegner. São Leopoldo: Sinodal; EST, 2012.

STEGEMANN; Ekkehard W.; STEGEMANN, Wolfgang. **História social do protocristianismo**: os primórdios no judaísmo e as comunidades de Cristono mundo mediterrâneo. Tradução: Nélio Schneider. São Leopoldo: Sinodal; São Paulo: Paulus, 2004.

STRACK, Hermann L.; BILLERBECK, Paul. **Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch**. IV.Bd. Exkurse zu einzelnen Stellen des Neuen Testaments. 1.Tl. München: C.H.Beck'sche Verlag, 1928/1986. S. 115-188. 353-414.





TAYLOR, William Carey. **Introdução ao estudo do Novo Testamento**: dicionário. 8. ed., 1. reimpr. Rio de Janeiro: Ed. Batista Regular, 2000.

VIELHAUER, Philipp. **História da Literatura Cristã Primitiva**: introdução ao Novo Testamento, aos Apócrifos e aos Pais Apostólicos. Tradução: Ilson Kayser. Santo André/SP: Academia Cristã, 2005.

WEGNER, Uwe. **Exegese do Novo Testamento**: manual de metodologia. São Leopoldo: Sinodal; São Paulo: Paulus, 1998.

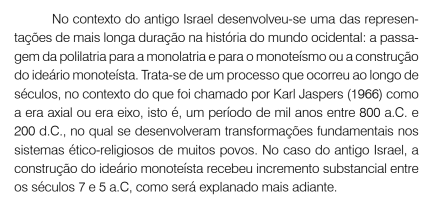
WENGST, Klaus. **Pax Romana**: pretensão e realidade. Experiências e percepções da paz em Jesus e no cristianismo primitivo. São Paulo: Paulinas, 1991.



Haroldo Reimer

A cilada do monoteísmo

DOI: 10.31560/pimentacultural/2023.96276.4



Neste texto pretende-se apresentar, com base no estado atual da literatura sobre o tema, o processo de desenvolvimento da passagem de um contexto politeísta para uma pretensão monoteísta, tendo a reivindicação profética da adoração a uma só divindade, o deus hebreu lahveh, como mola propulsora do processo. Pretende-se mostrar como o surgimento do monoteísmo enquanto pretensão dominante do que seria o verdadeiro dentro de um contexto histórico e social acabou tendo que gerar estruturas de poder e de controle, que no curso da história foram reinventadas, mostrando-se danosas para a convivência pacífica ou harmoniosa entre os diferentes (também em termos de fé) dentro de determinado contexto. Por isso foi colocado o título do presente texto: a liberdade da relação com o que se afirma como o verdadeiro torna-se cilada com o exercício do poder repressor em relação à alteridade e ao diferente.

Em termos de roteiro, procuramos apresentar elementos do que seria o contexto histórico mais provável do surgimento e desenvolvimento do antigo Israel. Depois tratamos de introduzir os personagens, históricos ou míticos, mais relevantes para o fomento do monoteísmo. Por fim, procura-se mostrar as estruturas de poder necessárias e contingentes para o controle das ações e práticas das pessoas dentro da lógica monoteísta.

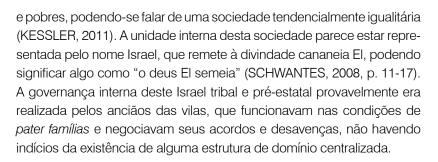




# EMERGÊNCIA E DESENVOLVIMENTO DO ANTIGO ISRAEL ENQUANTO FORMAÇÃO HISTÓRICA

O antigo Israel é uma formação histórica que emergiu na época do Bronze tardio entre 1200 e 1000 a.C. nas áreas montanhosas da faixa de terras cultiváveis entre o Egito e a Mesopotâmia, no chamado corredor siro-palestinense ou Levante meridional. A menção mais antiga ao nome Israel está registrada na estela do faraó Mernepta, provavelmente de 1208 a.C., que comemora vitórias sobre diversos povos, entre eles os povos do mar e uma grandeza chamada Israel, da qual se afirma que "sua semente está destruída". Este Israel das origens provavelmente era constituído por vilas e assentamentos nas regiões montanhosas de Canaã. Os assentamentos nas montanhas eram possibilitados pela tecnologia de calafetagem por meio da cal para a retenção de água. Os primeiros assentamentos provavelmente foram realizados por pessoas e grupos em processo de reorganização social, com indícios de fugas de condições de servidão em Canaã e no Egito, contando-se também com a junção de povos migrantes (semi-nômades) provenientes da região mesopotâmica, havendo registro em memórias posteriores ao nome de Harã ou Ur, na Mesopotâmia (KESSLER, 2011; SCHWANTES, 2008).

O Israel das origens se constituiu como um amálgama social de diversos grupos em resistência à exploração e à opressão, sendo que esta memória permanece presente nas tradições posteriores. Nas montanhas do Levante meridional, este Israel se constituiu e lá sobreviveu por dois séculos na forma de uma coalizão de tribos, isto é, uma sociedade baseada em parentesco, sem um poder central, em constante resistência às investidas dos governantes nas planícies de Canaã, Egito e Mesopotâmia. Restos arqueológicos comprovam não ter havido neste período construções que indiquem para diferenciações sociais entre ricos



Um processo de representação com tendência centralizadora no Israel tribal se inicia em torno do ano 1000 a.C. e provavelmente está associado com uma "diferenciação para cima" (KESSLER, 2011, p. 80), isto é o aparecimento de chefes de famílias com acúmulo de riqueza e poder. A base econômica para isso provavelmente tem a ver com a introdução do boi no trabalho agrícola, possibilitando a produção de excedente disponível para artesanato e comércio. A tradição bíblica menciona alguns exemplos, remetendo para líderes em batalhas, tais como Jefté, Saul e Davi, tornando-se estes últimos os primeiros chefes de uma monarquia Israel. Com isso realiza-se uma transição para uma forma estatal primitiva rumo a um estado desenvolvido, com tendência centralizadora.

Essa transição está marcada por rupturas, que acabam gerando a constituição de duas grandezas estatais distintas, o Israel do norte e o Israel do sul, chamado de Judá, tendo um a sua capital em Samaria, norte, e o outro em Jerusalém, no sul. De acordo com as narrativas bíblicas, a proeminência é dada a Judá e Jerusalém, atribuindo-se ao filho de Davi, Salomão, a proeza de grandes obras públicas, tais como a fortificação da cidade com muros e outras instalações militares. A arqueologia do período após a segunda guerra mundial, com renomados arqueólogos israelenses como Yigal Yadin, procurou reforçar esta visão da tradição bíblica, tendo em vista também o fortalecimento das glamorosas figuras do passado bíblico judaico.

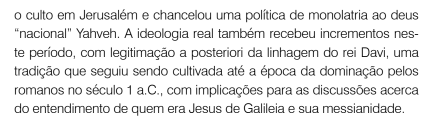


A partir dos anos de 1990 uma nova geração de arqueólogos, tais como Israel Finkelstein, Neil Asherman Silberman e Amihai Mazar, seguindo novos procedimentos arqueológicos, defendem hoje a tese de que a primeira monarquia dinástica não surgiu no sul com Davi e Salomão, mas no norte com Omri, e que o reino de Judá seguiu sendo um reino periférico nas montanhas até o final do século 8 a.C., obviamente com sua história própria, muitas vezes em disputa com o Israel do norte (KAEFER, 2016). A partir dos achados arqueológicos relacionados com as fontes disponíveis, hoje se relaciona a primeira dinastia monárquica com o rei Omri (885-874 a.C.) e seus descendetens, que realizaram de grandes obras públicas, tais como fortalezas com os discutidos portões de três câmaras, outrora sempre atribuídos ao reinado de Salomão.

Durante os dois séculos iniciais da existência como estados monárquicos, o reino do norte e o reino do sul tiveram seus governantes próprios, com constantes conflitos entre as duas grandezas. No final do século 8 a.C., o Israel do norte foi destruído pelo assírios, que neste período empreenderam uma política expansionista e militarista, levando o Israel do norte a perder sua autonomia estatal com a sua transformação em província assíria, a partir de 722 a.C.. A partir daí o Israel do sul, chamado Judá, assimilou migrantes e tradições culturais e religiosas em seu território, seguindo-se um processo de amalgamação de memórias, sob o viés diretivo do povo do sul.

A dominação assíria se estendeu até meados do século 7 a.C., quando, no vácuo do poder externo, após o refluxo do império assírio, o reino de Judá passou por um processo de expansão e consolidação interna sob o governo de reis da linhagem de Davi, especialmente Ezequias (716-687 a.C.) e Josias (640/609 a.C.). Foi o tempo da realização de significativas obras públicas, mas também da configuração de tradições culturais e religiosas, em especial a partir do fortalecimento do templo de Jerusalém com a chamada reforma de Josias, que centralizou





A política de expansionismo militar dos neobabilônios na Mesopotâmia, após o enfraquecimento dos assírios, a partir do final do século 6 a.C. teve suas implicações sobre o reino de Judá. Diante de resistência à tradicional cobrança de tributos pelos babilônios aos estados dominados, em 597 a.C. houve cerco violento contra a cidade de Jerusalém, com muitas mortes e a deportação de setores da elite citadina de Judá. A cidade, porém, ficou mantida. Dez anos mais tarde, em 587 a.C., porém, aconteceu a destruição da cidade de Jerusalém e de outras cidades na região montanhosa e na Sefelá. Nesta campanha militar dos babilônios também o templo de Jerusalém foi destruído sob o comando de Nabucodonossor. Com isso, a referência cultural e religiosa do povo hebreu sofreu um profundo abalo. Seguiu-se um período de aproximadamente 50 anos em que o reino de Judá ficou sendo simplesmente um estado vassalo da Babilônia. Neste tempo, com a ausência das elites tradicionais aniquiladas pelos babilônios, houve espaço para reorganizações internas, inclusive com redistribuição e posse de terras, o que geraria conflitos décadas depois.

A assunção dos persas, em 539 a.C., como o novo poder reinante na região de toda a Mesopotâmia provocou significativas reviravoltas, com reflexos diretos para Judá. Segundo os estudiosos, os persas teriam praticado uma política de dominação com concessão de relativa liberdade cultural e religiosa para os povos dominados, mantendo-se, é claro, a cobrança regular dos tributos. Memórias históricas registradas na Bíblia indicam que o rei persa Ciro teria autorizado a reconstrução do templo de Jerusalém no contexto da transformação do antigo reino de Judá na província persa Yehuda (Esdras 1).

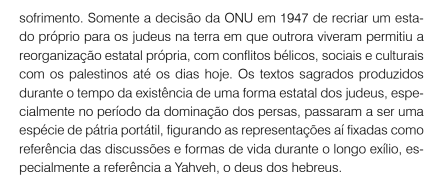


A reconstrução do templo de Jerusalém, chamado de segundo templo, aconteceu sob o governo de Neemais, um emissário judeu ligado aos persas. Com o templo reconstruído houve um significativo empoderamento da classe sacerdotal, que, na ausência de um rei judaíta, exercia o governo sobre a província aos moldes de uma teocracia. Reconhece-se este período como o tempo em que houve também a compilação dos textos religiosos fundantes: a Torá (ou os Cinco livros de Moisés), os Profetas e os Escritos sapienciais (Ta-NaK). Estes textos hoje figuram como o Antigo Testamento da Bíblia cristã, mas constituíram o cânone dos textos sagrados dos habitantes de Judá e daqueles judaítas que habitavam em colônias judaicas no Egito, configurando significativamente o imaginário religioso das pessoas a partir daquela época. Este é o período em que a monolatria ao deus Yahveh é transformada em um monoteísmo com reivindicações exclusivistas. Abaixo voltaremos a essa questão.

O domínio dos persas sobre a região do Levante cananeu refluiu a partir do final do século 4 a.C. quando, sob o comando de Alexandre, os greco-macedônios assumiram o comando de toda a região do Oriente próximo. Após a morte de Alexandre, a área de domínio foi dividida entre os principais generais macedônios, cabendo o domínio sobre a região sul do Levante aos ptolomeus estabelecidos no Egito. No século 1 a.C., por sua vez, os romanos tomaram o poder em toda região antes dominada pelos macedônios. Os judeus exercitaram efetiva resistência tanto ao domínio dos gregos/macedônios quanto dos romanos. Os eventos relacionados a ação e morte de Jesus de Nazaré situam-se neste período. No ano de 70 d.C., em face das reiteradas práticas de resistência e lutas de guerrilha dos judeus contra os romanos, o exército romano sob o comando do general Tito destruiu cidade de Jerusalém. Um decreto imperial determinou o banimento dos judeus da terra de Judá.

Iniciou-se, assim, o longo exílio do povo judeu ao longo dos séculos, com histórias locais ou regionais tantas vezes marcadas por

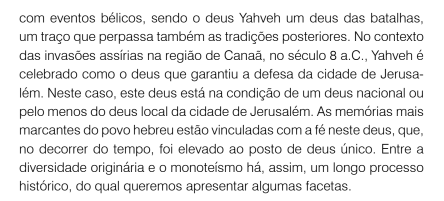




#### DA DIVERSIDADE RELIGIOSA AO MONOTEÍSMO

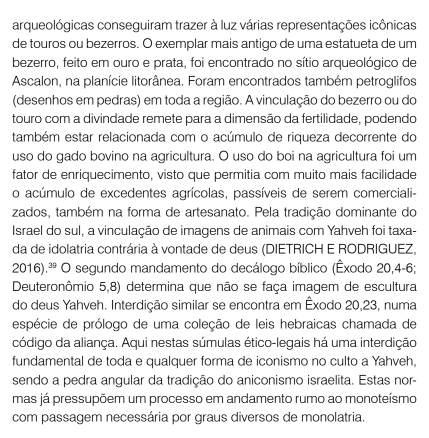
No início era a diversidade. Este é hoje o ponto claramente reconhecido na pesquisa. Os agrupamentos humanos, de uma forma geral, produzem a sua cultura a partir da interação entre si e com o seu habitat. No caso do antigo Israel, além da diversidade étnica na origem do povo, a diversidade de formas culturais e religiosas também deve ser o ponto de partida da análise (BARTON E STAVRAPOULOU, 2010). O culto à divindade cananeia El muito provavelmente era a referência metaempírica mais comum em termos de reverência religiosa na região. O deus El era uma divindade ligada à terra e seu cultivo. O elemento teofórico El integra o nome de Israel. No contexto cananeu, o culto ao deus Baal também era comum, estando esta divindade por vezes também ligada a atividades bélicas, além de suas funções como protetor na atividade agrícola. O horizonte religioso cananeu, pois, indicava para um politeísmo originário. É possível que em algumas localidades das origens do povo hebreu a adoração a uma grandeza divina chamada Yah ou Yahveh possa ter tido o seu lugar, como se deduz por exemplo de alguns dos textos mais antigos da Bíblia como o cântico de Miriã (Êxodo 15,20-21) ou o Cântico de Débora (Juízes 5). Em todo caso, esse culto parece ter tido uma ligação maior





Um traço marcante das representações posteriores do deus Yahveh é o aniconismo, isto é, a ausência do recurso a imagens para a sua representação. Esse elemento distintivo, que também foi recepcionado e é apregoado no Islã, provavelmente não constituía um elemento das origens. Especialmente no Israel do norte o culto a Yahveh estava associado ao uso de imagens. A arqueologia trouxe à luz estatuetas do deus cananeu Baal. Trabalha-se com a hipótese de que durante o governo de Acabe e Jezabel, da dinastia omrida no Israel do norte, no século 9 a.C., tenha havido uma espécie de sincretismo oficial entre Baal e Yahveh. Tais associações simbólicas sincréticas, muitas das vezes, indicam para associações entre grupos religiosos distintos, que pactuam ações conjuntas. É bem provável que o culto icônico, com representações da divindade com uso de imagens, tenha sido fomentado nos santuários de Betel, Gilgal e Samaria, todos na região do Israel do norte. Em uma tradição posterior, provavelmente da época da dominação persa, registrada em Êxodo 32, é feita uma contestação fundamental do uso de imagens para o culto ao deus Yahveh. Na conhecida narrativa mítica do bezerro de ouro, o sacerdote Aarão é criticado pela feitura de imagens de ouro fundido e a vinculação destas com o culto a Yahveh. Essa prática de produzir imagens é desqualificada a partir de sua origem mítica, na medida em que a narrativa é situada na lendária peregrinação do povo hebreu pelo deserto. Escavações

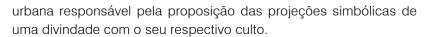




O contexto originário do antigo Israel, em termos religiosos, indica para o politeísmo. As principais cidades da região do Levante, assim como de forma geral na Mesopotâmia, têm seu próprio Deus. Na perspectiva de Max Weber (2009), a constituição do deus local ou da cidade pressupõe claramente o processo de sedentarização e a criação de cidades, bem como a existência de alguma associação



<sup>39</sup> Dietrich e Rodriguez (2016) demonstram como as traduções da Bíblia inserem o sentido de idolatria onde no texto original a formulação é relativamente neutra, a exemplo de imagem e ídolo. No caso das imagens, há muitos relatos bíblicos que mostram que entre o povo havia o uso de imagens para cultos domésticos, tratando-se de terafins, imagens de terracota ou também de metal, sem que com isso seja dado um sentido negativo.

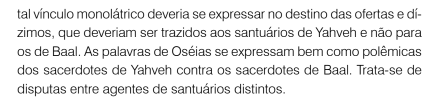


No contexto das tradições de textos sagrados de Israel, há um ciclo de tradições ligadas a figuras proféticas que servem como indício para uma gradativa transição ou reivindicação para práticas monolátricas. Em termos semânticos, a monolatria pressupõe ainda a existência de um contexto politeísta e polilátrico, mas coloca a exigência por adoração a uma divindade no contexto de outras existentes. Esse é também o escopo do primeiro mandamento bíblico (Êxodo 20,3) quando afirma: "Não terás outros deuses na minha face".

No conjunto dos textos da Bíblia hebraica, cânon de textos sagrados do judaísmo palestinense, a reivindicação do culto exclusivo a Yahveh está relacionada a figuras proféticas, em especial com o profeta Elias. Cabe lembrar que na construção simbólica das religiões de salvação, um profeta é uma figura que realiza a intermediação entre o deus criador e a comunidade. No caso do antigo Israel há diferentes tipos de profetas: cultuais, da corte, críticos. Na relação dos profetas com a representação da unicidade do deus Yahveh, como dito, a posição de destaque cabe à figura de Elias. O pesquisador alemão Frank Crusemann (2001) afirma que com Elias está assinalada a hora do nascimento do monoteísmo. No ciclo de Elias (1 Reis 17 a 2 Reis 2), este personagem é apresentado como uma espécie de requerente inaugural da monolatria.

Oséias é outra figura profética escalada para a promoção do ideário monolátrico. Nos textos atribuídos a este profeta há um destaque às polêmicas contra o deus Baal, uma divindade que no ambiente cananeu era relacionado com a guerra, mas também com a fertilidade na agricultura. Tradições vinculadas com Baal celebram anualmente a sua morte, sua descida ao mundo inferior e sua ressurreição na primavera, acompanhando os ciclos da natureza. Pelas palavras de Oséias, o povo de Israel deveria prestar culto somente ao deus Yahveh, pois ele seria o verdadeiro doador das dádivas na agricultura. No plano prático,

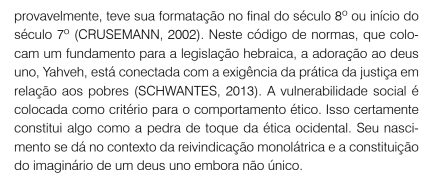




No ciclo de Eliseu (2 Reis 2-5), essas polêmicas ganham contornos mais militantes quando vinculados com a esfera política. Segundo a tradição bíblica, no Israel do norte, o culto a Baal ganhou status privilegiado durante o governo de alguns reis e rainhas, especialmente de Acabe e Jezabel. Numa das tantas reviravoltas políticas, os governantes que assumiram o poder receberam os beneplácitos do profeta Eliseu. Num movimento de assunção ao poder, relata-se competições de competências divinas entre os deuses para mais adiante se chegar à pretensão da matança de 400 profetas de Baal. Matanças não eram exceção nas disputas políticas e econômicas no mundo antigo, porém, talvez aqui se esteja no nível do exagero propagandístico em favor do ideal monolátrico e monoteísta. Em todo caso, com estas figuras proféticas mítico-inaugurais se projeta uma exigência monolátrica em um contexto ainda politeísta, que talvez nunca deixaria de existir por completo.

A reivindicação monolátrica destas figuras proféticas ganha contornos normativos ou legais na medida em que é esculpida na forma de mandamento (divino). O segundo mandamento bíblico, de acordo com a tradição hebraica, assumida nesta versão pelas pelas igrejas protestantes, afirma literalmente: "Não farás para ti imagem de escultura [...] não as adorarás..." (Êxodo 20,4-6; Deuteronômio 5, 8-10). O que se busca interditar com este mandamento é a prática da feitura de representações icônicas da divindade, no caso Yahveh, e a reverência à divindade por meio do culto às imagens. É uma tradição que teve extensa recepção no Islamismo. Este tema do não recurso a imagens no culto a deus retorna de forma similar na parte inicial do código da aliança (Êxodo 20,22 até 23,19), um conjunto de normas que, muito

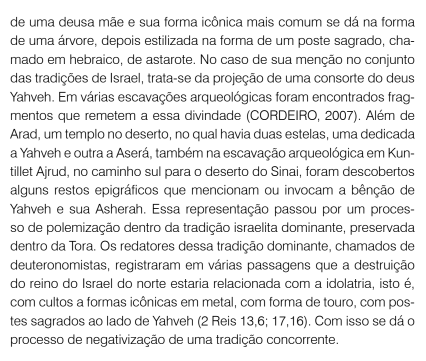




Até certo momento histórico polilatria estava consagrada no templo de Jerusalém. A tradição bíblica guarda memórias da existência do culto a uma divindade chamada Nehushtan, Neustã ou simplesmente a serpente de bronze. A narrativa mítica de sua origem está registrada em Números 21,4-10. Ela apresenta um viés negativo, na medida em que a ordem de Yahveh para fazer o ícone de uma serpente é vinculada como castigo pela murmuração do povo de Israel durante a lendária migração pelo deserto. Contudo, a narrativa registra a dimensão das qualidades terapêuticas atribuídas à essa serpente: "... todo mordido que a mirar viverá" (v. 8). Provavelmente com essa narrativa mítica de fundo, a imagem da serpente de bronze estava instalada no templo de Jerusalém, tendo aí seu legítimo nicho de culto. No entanto, no curso de movimentações vinculadas com a reivindicação monolátrica, a imagem foi retirada do templo sob o governo do rei Ezequias (716-687 a.C.), um governante que a tradição vincula com o fomento da demanda monolátrica e com o monoteísta (RIBEIRO, 2002). Estava, assim, sendo dado mais um passo rumo ao monoteísmo.

Outra polêmica no nível das representações simbólicas da tradição javista se dá com a divindade Asherah o Aserá. No culto a Aserá trata-se de uma versão local da difundida reverência a uma divindade feminina conhecida no contexto mesopotâmico como Atirat, Astarte ou Astarot (HESTRIN, 1991). Sua representação remente para a funções

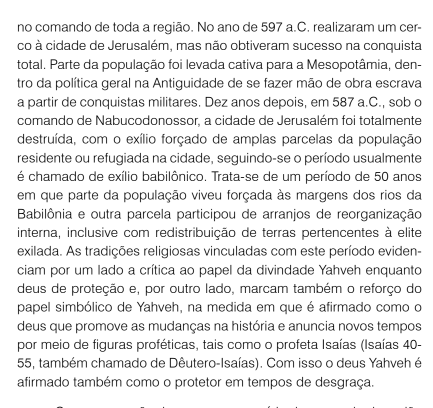




É muito provável que no conjunto da formação das tradições religiosas dominantes de Judá a partir do século 7 a.C., tenha havido uma gradativa supressão dessas tradições populares, de diversidade, em favor de uma tradição tendencialmente monolátrica e monoteísta, gerenciada a partir do centro cultural e político. O rei Ezequias, governante em Judá ao final do século 8º a.C., e especialmente um sucessor posterior, chamado Josias, impulsionaram este processo a partir de comandos governamentais. A chamada reforma de Josias realizou a centralização do culto a Yahveh no santuário de Jerusalém, suprimindo práticas cultuais concorrentes no interior do país.

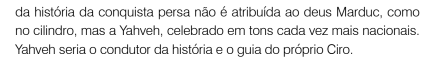
Como já dito, o final da existência da grandeza estatal Judá está marcado com a ascensão dos babilônios no cenário internacional no crescente fértil. Os neobabilônios, também chamados de caldeus, sucederam os assírios, outra potência mesopotâmica,





Com a ascensão dos persas no cenário de comando da região do crescente fértil, a partir de 539 a.C. opera-se uma reviravolta na história do antigo reino de Judá. A região é transformada em província ou satrapia persa, com alguns atributos de autonomia na área da cultura, do direito e da religião. Com a interdição da autonomia política, isto é, sem a possibilidade de estabelecer um novo rei governante local, a história de Judá conheceu a partir deste momento a realidade de uma teocracia, com o domínio quase totalitário da aristocracia sacerdotal a partir de Jerusalém. A libertação dos judeus exilados e a reconstrução de Judá nesta forma teocrática é atribuída ao governante persa Ciro. Partes do chamado cilindro de Ciro, guardado no Museu britânico, foram recepcionadas em Daniel 5,30-31, com a alteração de que a condução



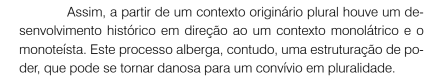


Com o empoderamento do templo de Jerusalém como o espaço central do exercício de poder, com feições teocráticas, ficaram organizadas as três bases da existência desta grandeza provincial a partir do século 5 a.C.: templo, sacerdócio e lei. Com isso se estabeleceu uma agenda da vida social dos judeus a partir das coordenadas religiosas centrais ditadas a partir do templo. E essas coordenadas estavam sintonizadas com o processo de monoteização do universo simbólico religioso. Esse processo pode ser entendido à luz das reflexões de Pierre Bordieu (2007, p. 33-39) sobre a desapropriação e pauperização de outras tradições para o reforço de uma determinada tradição. Com a monoteização, o campo religioso se transforma de relativamente autônomo para dominante, com a sistematização das tradições fundantes e com a moralização das práticas sociais à luz das tradições tornadas dominantes a partir do exercício do poder sacerdotal a partir do santuário central de Jerusalém.

No que tange ao trato das representações simbólicas da divindade local-nacional verifica-se uma sobreposição de atribuições do deus Yahveh. O pesquisador suíço Walter Dietrich (1994), na introdução de uma ampla obra sobre o monoteísmo, se expressa da seguinte forma sobre a questão:

YHWH, na origem, era provavelmente um deus da montanha da região desértica do sul da Palestina, avançando para a função de deus pessoal de famílias israelitas; para o posto de deus nacional de Israel; para a função de deus da fertilidade da terra cultivável; para o deus dos céus provedor de direito e salvação; para o rei dos deuses; para criador do cosmo e dirigente da história; para o senhor sobre a morte e, por fim, para a função de juiz universal (DIETRICH, 1994, p. 23 – tradução nossa).



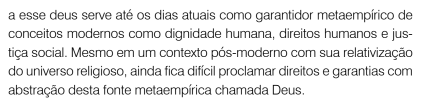


#### A CILADA MONOTEÍSTA

No contexto do antigo Israel, na pequena província persa de Judá, estabeleceu-se uma estrutura de poder que teve efeitos de longa duração na história mundial, especialmente no Ocidente. As bases desta estrutura de poder são: templo, sacerdócio e lei. O templo de Jerusalém, pela contingência específica da acumulação do poder político no campo religioso, tornou-se o espaço central de onde emanava o exercício do poder de controle sobre a sociedade judaíta da época. A elite sacerdotal passou a ser o órgão executar deste poder a partir do espaço central. A estruturação dos textos fundantes, aqui chamados de lei, permitiu a normatização ou a moralização dos comportamentos sociais dos distintos grupos, com constante vigilância sacerdotal. Essas normas organizadas na Torá ou no Antigo Testamento da Bíblia cristã são plurais quanto ao seu conteúdo, mas convergentes na perspectiva de que só deveria existir o culto ao deus Yahveh, afirmado e reconhecido como o Deus único e verdadeiro.

Pelas diversas facetas das funções que foram sendo agregadas na construção da representação do deus Yahveh, afirmado ao final como sendo o Uno, há pelo menos uma dimensão que chama a atenção especial. No contexto da transição do politeísmo para a monolatria e o monoteísmo, este deus é afirmado como o instituidor e garantidor da ética e da justiça social. Justamente as figuras dos profetas críticos foram usadas para a essa construção de sentido. Novamente estamos diante de uma construção com efeitos de longa duração, visto que o recurso





Mesmo diante destes efeitos (positivos) de longa duração, o tripé templo, sacerdócio e lei se mantém como constante possibilidade de uma cilada histórica. Isto porque há uma tendência intrínseca a esta estrutura de poder para a constituição de uma forma de poder teocrático absolutista ou totalitário, visto que se lida como elementos simbólicos cujo manejo acerta mais diretamente a alma das pessoas. Clifford Geertz (2009) tem toda razão ao dizer que a religião é uma constante antropológica e, assim, o manejo do simbolismo religioso afeta mais diretamente a alma das pessoas.

Com a precarização e pauperização dos sistemas simbólicos concorrentes, como o foi o caso das divindades concorrentes ao deus Yahveh, tais como Baal, Neustã, Aserá, etc, o sistema simbólico monoteísta foi sendo reforçado e solidificado nas suas afirmações principais, entre elas o caráter unicamente masculino da divindade monoteísta. Nisso se pode verificar a atuação patriarcal do sacerdócio masculino ierossolimilita, com sua ênfase na masculinidade do deus. Com supressão das dimensões ou representações femininas, o discurso religioso monoteísta dominante se torna intrinsicamente misógino, o que novamente projeta efeitos de longa duração na história, visto que com a supressão das representações femininas também se tendeu a suprimir as portadoras destas representações.

A estrutura de poder engendrado no antigo Israel e estruturado sobre o tripé templo, sacerdócio e lei foi herdado e continuado, com variantes, com a transformação do cristianismo em religião oficial do império romano no século 4 da era comum. A ocupação de espaços de poder na estrutura imperial por líderes ou bispos cristãos trouxe consigo



a gradativa influência da visão religiosa cristã sobre o conjunto da sociedade, com efeitos de vigilância. Para além de suas formas múltiplas que existiram nos tempos anteriores à cristianização do império e que continuaram a existir em diversos espaços, a igreja cristã se transformou em órgão de controle sobre o conjunto da sociedade. Os decretos ou éditos imperiais, bem como as decisões de concílios da igreja, funcionaram como mecanismos para o exercício do controle, que teve nas liturgias sua fonte mais reiterada para a inculcação de sentidos e conteúdos. Os momentos históricos de descontração no exercício deste poder monoteísta não têm o condão de anular o seu gatilho principal de ser cilada para um poder absolutista. Os monoteístas carregam como intrínseco ao seu ser a possibilidade do exercício do poder totalitário.

O pesquisador israelense Yuval Harari se expressa da seguinte forma sobre a questão:

Os monoteístas são no geral muito mais fanáticos e missionários que os politeístas. Uma religião que reconhece a legitimidade de outras crenças implica ou que seu deus não é o deus supremo do universo, ou que ela recebeu de Deus apenas parte da verdade universal. Como os monoteístas costumam acreditar que são detentores de toda a mensagem de um único Deus, são compelidos a descrer de todas as outras religiões. Nos últimos dois milênios, os monoteístas tentaram, repetidas vezes, se fortalecer exterminando de maneira violenta toda concorrência (HARARI, 2017, p. 226).

A modernidade com suas críticas de base filosófica ao absolutismo político e religioso e com os movimentos sociais e políticos de apoio conseguiu criar um contexto de relativização da pretensão totalitária do monoteísmo e dos monoteístas. O humanismo renascentista e a reforma protestante devem ser entendidos como precursores deste movimento de contestação. Assim, a modernidade logrou estabelecer a autonomia relativa dos espaços, de modo que na estrutura dos modernos estados democráticos de direito o campo religioso é tão somente um campo com autonomia de funcionamento





ao lado de outros, que lhe delimitam o campo de atuação. Mesmo assim, percebe-se tendências do campo religioso de expandir o seu domínio sobre os outros campos autônomos. O pensamento plural típico da modernidade funciona como antídoto a tais pretensões totalitárias dos monoteístas, mas a estrutura básica permanece latente, podendo a qualquer momento da nossa história que não caminha de forma unidirecional transformar-se em cilada.

#### REFERÊNCIAS

ALBERTZ, Rainer. Religionsgeschichte Israels in alttestamentlicher Zeit. V. 1 e 2. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1992.

BARTON, John; STAVRAKOPOULOU, Francesca (eds.). **Religious Diversity in Ancient Israel and Judah**. London: T&T Clark International, 2010.

BOURDIEU, Pierre. **A economia das trocas simbólicas**. Introdução, organização e seleção de Sergio Miceli. São Paulo: Perspectiva, 2007.

CORDEIRO, Ana Luísa. **Onde estão as Deusas?** Asherah, a Deusa proibida, nas linhas e entre linhas. São Leopoldo: CEBI, 2011.

CORDEIRO, Ana Luísa. ASHERAH: A Deusa Proibida. **Revista Aulas**. Dossiê Religião. Campinas, n. 4, 2007.

CROATTO, Severino. A deusa Aserá no antigo Israel: a contribuição epigráfica da arqueologia. **Revista de Interpretação Bíblica Latino-Americana**, Petrópolis, n. 38, p. 32-44, 2002.

CRUSEMANN, Frank. **A Torá**. Teologia e história social da lei do Antigo Testamento, Tradução Haroldo Reimer. Petrópolis: Vozes, 2002.

CRUSEMANN, Frank. Elias e o surgimento do monoteísmo no Antigo Testamento. **Fragmentos de cultura**, Goiânia, v. 11, n. 5, p. 779-790, 2001.

DIETRICH, Luiz José; RODRIGUES, Jorge Y. Triana. Quando imagens passam a ser consideradas ídolos. **Theologica Xaveriana**, v. 181, p. 103-122, 2016. Disponível em: http://dx.doi.org/ 10.11144/javeriana.tx66-181. qipci. Acesso em 18.04.2022.

DIETRICH, Walter. Einleitung. In: DIETRICH, Walter; KLOPFENSTEIN, Martin (Eds.). Ein Gott allein? JHWH-Verehrung und biblischer Monotheismus im



Kontext der israelitischen und altorientalischen Religiongeschichte. Freiburg: Universitaetsverlag; Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1994.

DIETRICH, Walter; KLOPFENSTEIN, Martin (Eds.). **Ein Gott allein?** JHWHVerehrung und biblischer Monotheismus im Kontext der israelitischen und altorientalischen Religiongeschichte. Freiburg: Universitaetsverlag; Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1994.

GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2009.

FINKELSTEIN, Israel. **The Forgotten Kingdom**. The archaeology and history of the northern kingdom. Atlanta: SBL, 2013.

FINKELSTEIN, Israel. The Territorial Extend and Demography of Yehuda/Judea in the Persian and Early Helenistic Period. **Journal of Hebrew Scriptures**, Tel Aviv, v. 29, p. 35-54, 2010.

FINKELSTEIN, Israel; MAZAR, Amihai. **The Quest for the historical Israel.** Debating Archaeology and History of Early Israel. Atlanta: SBL, 2007.

HANEGRAAFF, Wouter J. Definindo religião apesar da história. **Religare**, v.14, n.1, agosto de 2017, p. 202-247.

HARARI, Yuval Noah. **Sapiens**. Uma breve história da humanidade. 26ª ed. Porto Alegre: L&PM. 2017.

HESTRIN, Ruth. Understanding Asherah, exploring semitic iconography. **Biblical Archaeology Review**. Jerusalém, v. 17, n. 5, p. 50-58, 1991.

JASPERS, Karl. Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. München: Piper, 1966.

KAEFER, Ademar José. A arqueologia e os novos paradigmas bíblicos. **Caminhos,** Goiânia, v. 14, n.1, p. 129-141, jan./jun. 2016.

KESSLER, Rainer. História social do antigo Israel. São Paulo: Paulinas, 2011.

OTTERMANN, M. Vida e prazer em abundância: A Deusa Árvore. **Mandrágora**. São Paulo, ano XI, nº 11: 40-56, 2005.

REIMER, Haroldo. **Inefável e sem forma**. Estudos sobre o monoteísmo hebraico. Goiânia: Editora UCG; São Leopoldo: Oikos, 2009.

REIMER, Haroldo. **O antigo Israel**. História, textos e representações. São Paulo: Fonte Editoral; Anápolis: Editora da UEG, 2017.

RIBEIRO, Osvaldo. **Nehushtan**. Pesquisa exegética, fenomenológica e histórico-social sobre origem, a supressão e o suporte social do culto à serprente de bronze em Israel com base em Nm 21,4-9; Is 6,1-7 e 2 Rs 18,4. Dissertação. Seminário Teológico Batista do Sul do Brasil. 2002.





SCHWANTES, Milton. **O direito dos pobres.** São Leopoldo: Oikos; São Bernardo do Campo: Editeo, 2013.

THOMAZ, Angélica Tostes. Asherah: a ausência erótica de Deus. **Mandrágora**, São Paulo, v. 24, n. 1, p. 59-76, 2018.

USSISHKIN, David. **The Renewed Archaeological Excavations at Lachisch** (1973-1994). Volumes 1 a 5. Tel Aviv: Shelby White Leon Lewy Archaelogical Publication Program, 1997.

WEBER, Max. **Economia e Sociedade**: Fundamentos da sociologia compreensiva. V. 1. Reimpressão. Brasília: Editora da UnB, 2009.



Victor Passuello

## Calígula, Flávio Josefo e Fílon de Alexandria:

uma discussão sobre a variedade da escrita da história entre os Judeus do segundo templo



Flávio Josefo e Fílon de Alexandria são fontes históricas de grande importância para a história dos judeus do Segundo Templo e para a história do império romano, pois escreveram sobre a dominação romana do ponto de vista do colonizado. Além disso, também desenvolveram uma interpretação histórica dos imperadores romanos da dinastia júlio-claudiana (27 AEC - 68 EC) e da dinastia flaviana (69 - 96 EC). Ambos oferecem, assim, uma visão diferenciada da História Romana ligada à minoria judaica, que viveu sob a dominação romana, em contraste com a historiografia romana e grega.

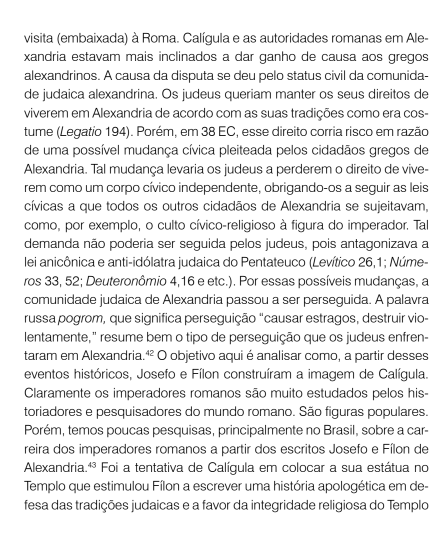
Neste texto, o nosso objetivo é retratar como Josefo e Fílon de Alexandria descreveram, historicamente, a carreira do imperador Caio Calígula. Trataremos especificamente, das concepções da escrita da história que Fílon e Josefo utilizaram para construir a figura de Caio Calígula dos pontos de vista histórico, retórico, político e religioso.

Josefo descreveu a carreira de Calígula nos livros 18 e 19 da sua Antiguidades Judaicas. Fílon de Alexandria descreveu Caio Calígula no seu tratado histórico apologético Embaixada a Caio. Antiguidades dedicaram grande atenção a esse imperador em especial por tentar impor o culto à sua imagem no templo de Jerusalém. Para isso, Calígula colocaria sua estátua ali profanando o local sagrado (AJ 18: 261-309) (Legatio 188; 194). Legatio foi, também, escrita para descrever a perseguição que os judeus sofreram em Alexandria. Ela narra a tentativa dos líderes judeus alexandrinos de dar um basta às perseguições promovidas pelos cidadãos gregos de Alexandria, com o envio de uma



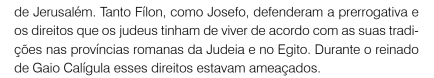
<sup>40</sup> A partir de agora as Antiguidades Judaicas serão abreviadas por A.J. Abreviação latina do nome Antiquitates Judaicae.

<sup>41</sup> As duas últimas obras de Fílon de Alexandria, *Embaixada a Caio* e *Contra Flaco* são obras histórico-apologéticas (CALABI, 2014 p. 200). *Embaixada a Caio* será abreviada pelo seu primeiro nome em latim *Legatio*.



<sup>42</sup> Veja a definição no sítio eletrônico da Enciclopédia do Holocausto. https://encyclopedia.ushmm.org/content/pt-br/article/pogroms#:~:text=Pogrom%20%C3%A9%20uma%20 palavra%20russa,causar%20estragos%2C%20destruir%20violentamente%22. Acessado em 20/06/2021.

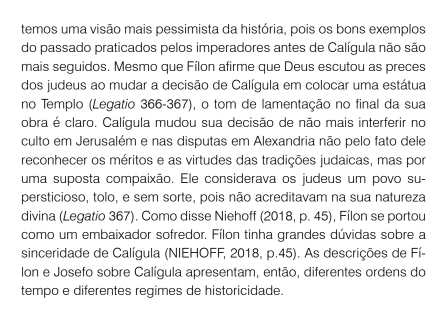
<sup>43</sup> Por motivos óbvios a pesquisa em Josefo e Fílon de Alexandria está mais relacionada com as questões judaicas. Mas com os trabalhos de Steve Mason (2016) sobre Josefo e Maren Niehoff (2018) sobre Fílon de Alexandria o contexto romano desses autores está recebendo a sua devida atenção. Mas ainda existe um longo caminho a percorrer.



Em princípio, as descrições de Josefo e Fílon sobre Calígula podem ser classificadas como histórias apologéticas. Segundo Sterling (1992, p. 17), os judeus desenvolveram uma história apologética durante a época greco-romana pois queriam construir uma extensa narrativa em prosa influenciada pelas suas próprias tradições. Porém, Sterling diz que eles "também a helenizaram em uma tentativa de estabelecer a identidade de seu grupo perante um contexto maior". No caso específico deste texto, o grande contexto de Fílon e Josefo é o império romano. Vamos aqui identificar alguns desses conceitos derivados das duas tradições, ressaltando que Josefo e Fílon desenvolveram diferentes tradições históricas para descrever os atos de tirania de Calígula. Ou seja, os dois utilizaram dois conceitos historiográficos diferentes, conhecidos pelos gregos e romanos. Josefo, em AJ, utilizou o conceito de história trágica de ascensão e queda para descrever a figura de Calígula. Fílon por seu turno descreveu os atos de tirania de Calígula a partir do conceito de história exemplar, história magistrae vitae. Cabe ressaltar que além desses dois diferentes conceitos de história, Josefo e Fílon também construíram diferentes visões judaicas de mundo que estão relacionadas com o respeito e fidelidade as leis e tradições judaicas.

Em AJ temos uma visão positiva da história, pois aqueles que agem contra as leis e tradições judaicas sofrem punição (AJ 1: 14). Essa interpretação vale também para os romanos e as suas tradições e leis. Attridge (1976, p. 51), em sua análise sobre as Antiguidades Judaicas, diz que embora Josefo não fale claramente que está escrevendo uma história trágica, ele está escrevendo uma. Josefo fala em uma história de punição, mas, também, da salvação. Já, em Legatio,

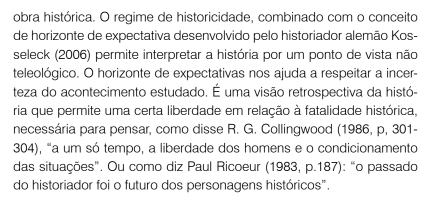




#### O REGIME DE HISTORICIDADE: UMA CATEGORIA HEURÍSTICA DE INTERPRETAÇÃO

O regime de historicidade caracteriza-se por uma ordem do tempo, uma ferramenta conceitual heurística, que pode ser aplicada em diferentes épocas (HARTOG, 2015). O regime de historicidade permite entender como um determinado autor ou um fato histórico articula presente, passado e futuro. Desta forma, existe o presente do autor, época, na qual, ele compôs sua obra. Há o passado propriamente dito, ou seja, o passado descrito na narrativa do autor. E por fim o futuro, ou seja, o horizonte de expectativa do passado de uma narrativa histórica. Pode-se especular que a narrativa do passado criava certas expectativas na audiência de um determinado autor. Claramente esse leque de expectativas criadas sobre o passado descrito na narrativa está condicionado ao presente em que foi composto uma determinada





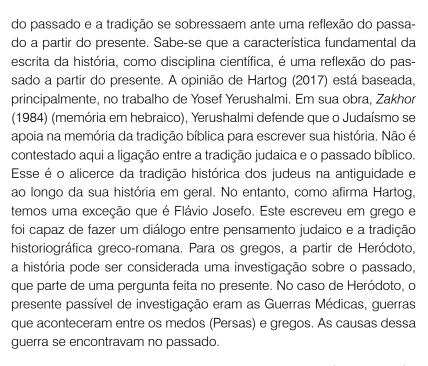
Cabe então analisar o modo como Josefo e Fílon empregaram diferentes regimes de historicidade nas suas narrativas sobre Calígula. Apesar de apresentarem algumas semelhanças, como a atuação de Deus na história e o sentido apologético da história, vamos sublinhar que Josefo e Fílon apresentam a figura de Calígula de acordo com as tradições das épocas em que escreveram as suas obras. Fílon escreveu *Legatio* durante o reinado do imperador Cláudio (41-54 EC.), provavelmente no começo do seu reinado. 44 Josefo escreveu as *Antiguidades Judaicas* por volta de 93-94 EC, época relativa ao final do reinado do imperador Domiciano, que reinou entre 81-96 EC.

#### A HISTORIOGRAFIA ANTIGA JUDAICA: UM DIÁLOGO COM FRANÇOIS HARTOG F DANIFI WOOLF

Hartog (2017, p. 27-29) defende, em geral, que parte dos judeus antigos não estavam muito interessados em desenvolver um pensamento historiográfico propriamente dito, isto porque a memória

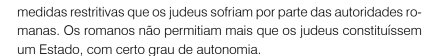
44 A prova que Fílon de Alexandria escreveu *Legatio* na época do reinado do imperador Cláudio está em *Legatio* 206.





As motivações de Josefo para escrever uma história do Judaísmo, desde as suas origens até a sua contemporaneidade, estava relacionada com a defesa do Judaísmo ante um público greco-romano. Josefo queria mostrar o mérito das tradições judaicas. Deus estava no controle da história e pronto para defender os judeus e as suas leis contra os tiranos em geral. A defesa das leis e tradições dos povos, para Josefo, era uma virtude e tinha um caráter universal. Além disso, ele explica, em *AJ*, que os grandes líderes gentios que governaram a região da Judéia ao longo da história eram capazes, em sua maioria, de reconhecer a excelência das tradições judaicas, ou seja, a sua constituição. Essa defesa era necessária, pois durante a época de publicação das *Antiguidades*, contemporânea ao reinado de Domiciano (94-94 EC), a situação dos judeus não era boa. Isso se deve muito à propaganda flaviana sobre a destruição do Templo de Jerusalém e as

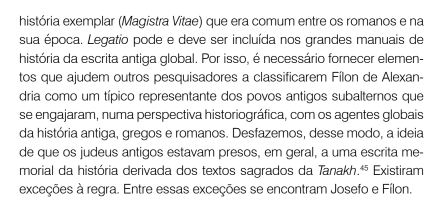




Fílon, assim como Josefo, é outro representante da historiografia judaica do Segundo Templo, que desenvolveu um sofisticado pensamento historiográfico. Essa questão, por uma razão desconhecida, foi ignorada por Hartog (2017) e Daniel Woolf (2014). Woolf (2014), assim como Hartog (2017), está interessado em construir uma genealogia da escrita da história da antiguidade até o presente. A diferença entre os dois reside no fato de que Woolf escreveu uma historiografia global da história. Assim, ele inclui não somente a história da escrita da história do Ocidente, que tradicionalmente começa com os gregos, mas também suas análises da historiografia chinesa e islâmica. Na abordagem global de Woolf (2014) existe uma perspectiva comparativa entre a historiografia ocidental e a islâmica e chinesa. Porém entendemos que para escrever uma história global da história é preciso adotar não somente uma perspectiva comparativa entre as diferentes tradições historiográficas, mas também destacar a diversidade interna das tradições históricas que são analisadas e comparadas. Uma das características principais da História Global é dar voz aos povos subalternos que mantiveram contato com os principais agentes globais. Inspirados por Spivak (2010) podemos entender subalternidade como as tradições historiográficas que ao entrarem em contato com as principais narrativas históricas (greco-romanas) acabaram ficando mais esquecidas e menos estudadas. Pode-se considerar a tradição historiográfica judaica antiga em geral como subalterna. Muitos autores, como no caso de Hartog (2017) e Woolf (2014), mencionam Flávio Josefo como o único representante entre os judeus, que foi capaz de estabelecer um diálogo efetivo com a historiografia greco-romana.

Em Legatio, Fílon descreve a figura de Calígula inspirado não somente pelas tradições judaicas, mas inspirado pela tradição romana de





#### CALÍGULA E O SENTIDO DA HISTÓRIA NA *EMBAIXADA A CAIO*

O tratado histórico apologético de Fílon de Alexandria em *Embaixada a Caio* é composto por dois temas principais. O primeiro é a questão histórica que envolve a história da embaixada dos judeus alexandrinos para Roma. Os judeus tinham a esperança de que Calígula se decidisse a seu favor contra os cidadãos gregos de Alexandria. Pleiteavam que Calígula garantisse aos judeus a continuidade de seus direitos de observância das tradições judaicas, sem interferência externa como de costume. Os judeus não podiam seguir o culto ao imperador, com o culto às estátuas. Os gregos de Alexandria, por outro lado, diziam que a não observância ao culto ao imperador era um ato de deslealdade. Eles colocaram, à força, estátuas de Calígula nas sinagogas de Alexandria (*Legatio* 137), em clara afronta aos judeus.

45 Tanakh é conhecida também em hebraico como Mikra ou Miqra. Tanakh é a Bíblia Hebraica que é a coleção canônica dos textos israelitas, que é a fonte do cânone cristão do Antigo Testamento. Esta coleção é composta de textos no hebraico bíblico, com exceção de dois livros, o de Daniel e o de Esdras, que contêm trechos no aramaico bíblico. O texto tradicional usado é chamado de texto Massorético. No TN»K constam 24 livros. Para uma história da Bíblia Hebraica, veja o livro de Julio Trebolle Barreira (1996).



Legatio, entretanto, é mais do que um relato histórico sobre a embaixada dos judeus à Roma. É também um tratado filosófico, religioso e político sobre os atos tirânicos de Calígula e de como o mesmo não se portou como um grande estadista e rei, ao contrário dos seus antecessores, os Júlio-Claudianos. O título original de Embaixada a Caio é Sobre a embaixada a Caio: a primeira parte do tratado sobre as *virtudes*. 46 Muitos debates ocorrem sobre o significado do título original e o corpo e conteúdo do livro de Fílon em geral. O tradutor na edição da Loeb das obras de Fílon, F. H. Colson, em sua introdução da Embaixada a Caio diz que uma possível tradução da palavra virtude no título original de Fílon pode estar relacionada com uma virtude religiosa, a aretologia. Fílon, assim, se comportaria como alguém que "descreve ou proclama os milagres de Deus" a/reta/logoj.47 Essa observação é plausível uma vez que Fílon, no preâmbulo do Embaixada a Caio, diz que muitos, por vivenciarem os problemas do presente, esquecem e não acreditam que a Deidade (Deus) cuida dos homens, em especial, dos judeus (Legatio 3-4). Calígula voltou atrás na sua decisão de instalar uma estátua em Jerusalém. Para Fílon, a decisão de Calígula foi um ato de intervenção divina. Deus fez Calígula mudar de ideia (Legatio 367). Em outra passagem, a ação de Deus na história acontece, também, em defesa dos judeus. Calígula, ao responder à carta de Agrippa I, rei dos judeus, diz que não vai colocar a sua estátua no templo. Porém, também, não iria impedir que outras estátuas em sua homenagem fossem consagradas e instaladas nas regiões vizinhas da cidade de Jerusalém. Se os judeus impedissem tais atos, sofreriam penalidades (Legatio 333-336). Caso os pagãos tomassem tais medidas, relata Fílon, uma guerra civil na região poderia acontecer (Legatio 335). Mas graças à providência divina tais atos não aconteceram (Legatio 336).

Assim, observamos um primeiro regime de historicidade em Legatio que privilegia a ação de Deus na história e que denota uma



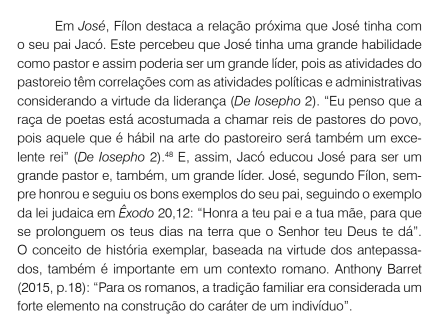
<sup>46</sup> Veja a introdução da Loeb sobre a *Embaixada a Cai*o escrita por Colson (1962, p. ix-xxxi).

<sup>47</sup> Colson (1962, p. xv.)

expectativa do tempo futuro. Os judeus fiéis a Deus poderiam esperar a sua intervenção, em defesa de suas tradições. No entanto, esse regime de historicidade não é muito desenvolvido em comparação com a questão filosófica e política da história *magistra vitae*, história exemplar, que está relacionada com a emulação dos bons exemplos do passado. Fílon, por exemplo, não faz uma clara conexão entre a morte de Calígula e a ação da providência divina, embora essa relação esteja implícita. O tom geral de Fílon em *Legatio* é de lamentação, pois Calígula não foi capaz de reconhecer os direitos e a excelência das tradições judaicas e de que os judeus eram capazes de mostrar lealdade aos imperadores por outros meios e gestos. A delegação dos judeus de Alexandria a Roma foi um fracasso (*Legatio* 370-372). *Legatio*, em termos religiosos, pode ser interpretada mais como uma história de lamentação e martírio do que uma história de salvação.

A história que destaca a importância das virtudes dos antigos líderes do passado, como exemplos a serem perpetuados por seus sucessores, parece ser um regime de historicidade muito mais difundido em *Legatio*. No preâmbulo da obra, Fílon diz que aqueles que respeitam e seguem os atos dos anciãos, instrutores e parentes são inspirados a seguir uma vida virtuosa de autocontrole (Legatio 5). Essa é uma virtude política importante para Fílon e deve ser seguida por gentios e judeus. Sendo judeu, Fílon admite que o exemplo histórico da observância e respeito aos mais velhos é mais comum entre os judeus, pois são guiados por Deus. Em Legatio, essa questão não é muito desenvolvida em um contexto judaico, pois o principal personagem é Calígula, sendo o contexto romano. Mas, um exemplo semelhante, dentro do contexto judaico, aparece no tratado religioso e político, intitulado José (De losepho, em hebraico), que Fílon escreveu sobre o personagem bíblico José, filho de Jacó que originalmente aparece no livro bíblico de Gênesis. Em José, Fílon explica a história de José tanto de um ponto de vista religioso, por causa dos sonhos de José, como político. José foi abandonado pelos seus irmãos, mas graças à sua educação, cultivada pelo seu pai, e às suas qualidades se tornou um grande funcionário, um estadista, dentro da corte faraônica do Egito (De losepho 1).





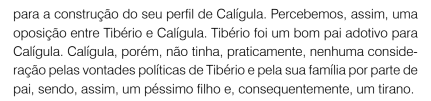
Desse modo, podemos sugerir que a descrição dos atos de tirania de Calígula em Fílon foi influenciado tanto pela tradição da história exemplar romana como pela tradição judaico-helenística dos patriarcas. É importante lembrar que a analogia do pastor como estadista é uma interpretação de Fílon inexistente no texto bíblico de Gênesis. Calígula, em *Legatio*, diferentemente de José, não seguiu ou respeitou as boas atitudes que os seus antecessores demonstraram para com a comunidade judaica e súditos, em geral. É um tipo de crítica recorrente em *Legatio*. Por exemplo, para Fílon, diferente de Josefo e dos autores romanos antigos que falam de Calígula (Suetônio e Dião Cássio)<sup>49</sup>,

<sup>48</sup> Nota-se que em Legatio 20 Fílon usa também a analogia de pastor como um líder político virtuoso para descrever a falsa percepção que muitos súditos tiveram sobre Calígula quando o mesmo se recuperou de sua doença.

<sup>49</sup> Veja Alston (1998, p. 57) que diz que Fílon é, entre os autores antigos que falam sobre a vida de Calígula, o único que não o descreve como completamente insano e doente. Suetônio na sua Vida dos Doze Césares descreve que Calígula era indiferente ao mau tratamento que recebia de Tibério, resumindo a relação entre os dois com uma frase supostamente dita em Capri por alguém próximo de ambos: "Nunca houve um melhor escravo, ou um pior senhor" (Calígula 10).



a causa da doença que acometeu Calígula foi provocada pela vida desregrada, excesso de bebidas e prazeres, que ele passou a ter após da morte de Tibério, seu avô adotivo (Legatio 14; 29). Seis meses após sua ascensão como imperador, Calígula passou a se comportar como um tirano. Assim, Fílon insinua que Calígula teve uma vida simples e austera, pois a presença de Tibério de alguma forma o influenciava. A linha de raciocínio aqui sugerida difere e muito dos autores romanos, como Suetônio e Dião Cássio e o próprio Josefo. Tibério, em geral, é descrito por esses autores como um imperador de vida luxuosa, cheia de prazeres e indulgências, principalmente quando se retirou para a ilha de Capri, juntamente com Calígula. Dião Cássio, por exemplo, considerava Tibério um mau exemplo para Calígula (História 59. 4. 1). Fílon, assim, segue uma interpretação diferente para ressaltar a sua específica agenda política de história exemplar. Outros exemplos reforçam essa agenda política. Fílon comenta que Tibério muito cedo percebeu que Calígula não tinha perfil para ser imperador, pois tinha má-disposição com toda a família claudiana. Calígula, para Tibério, só teria carinho pela sua família por parte de mãe (Legatio 33). Tibério temia pela vida do seu neto verdadeiro, Gemelo, se Calígula ficasse vivo. Mas foi dissuadido de matar Calígula por Macro, seu conselheiro e chefe da guarda pessoal (pretoriana). Macro alegou que Calígula, por causa dos seus laços familiares com Gemelo, tinha qualidades para ser um bom primo. Também disse que Calígula se retiraria da disputa do poder e deixaria Gemelo como único imperador (Legatio 36). Tibério aceitou os argumentos de Macro, mais em consideração ao seu leal amigo do que pelas qualidades que ele apontou, pois via Calígula com desconfiança (Legatio 36-37). Depois da morte de Tibério, Calígula executou Gemelo quando esse ainda estava na puberdade. Antes, Calígula o adotou alegando para Gemelo que mais que um guardião seria um pai (Legatio 27). A insistência de Fílon em relatar essas tramas familiares e políticas mostra como, para ele, a questão da história exemplar relacionada com a fidelidade entre pai e filho era importante



Outro exemplo narrado por Fílon acontece depois da morte de Tibério, envolvendo a relação de amizade entre Macro e Calígula e a discussão política sobre a arte do bom governante. Como citado anteriormente, Macro, segundo Fílon, convenceu Tibério das qualidades de Calígula para ser um bom tutor para seu neto Gemelo. Macro salvou a vida de Calígula por causa das relações de amizade que mantinha com ele. Fílon insinua que a relação entre Macro e Calígula simulava uma relação entre irmãos ou entre pai e filho já que Macro era mais velho que Calígula (Legatio 38). Mas, após a morte de Gemelo, Calígula desonrou essa amizade, fazendo de Macro a sua próxima vítima. Macro, antes de ser executado a mando de Calígula, foi um bom tutor e sábio conselheiro político para Calígula, tendo se comportado, segundo Fílon, como um verdadeiro conselheiro político como aparece nos tratados sobre os reis helenísticos que discorrem sobre a arte do bom governante (peri basileias). 50 A mensagem de Macro para Calígula diz que "a mais importante e mais excelente de todas as ciências é a ciência do governo." Calígula deveria evitar que a inveja, que nunca se espalhou pelo mundo todo, graças aos bons exemplos dos seus antecessores da dinastia júlio-claudiana, tome conta de todas as cidades do império romano (Legatio 47-50). A partir dessa reflexão e digressão que Fílon faz, usando os conselhos políticos de Macro para Calígula, fica claro a importância que ele deu à história exemplar e a um regime de história que privilegia os bons exemplos do passado. É inusitado Fílon ter usado Macro, chefe da guarda pretoriana, para desenvolver um discurso



<sup>50</sup> Peri Basileias são tratados políticos-filosóficos que discorrem sobre quais as qualidades que um bom rei deve ter. Eram muito comuns na época helenística e no Egito. Não temos espaço aqui para desenvolver essa questão em Fílon e a sua relação com o contexto romano. Mas é possível que Fílon, por ser de Alexandria, tenha adotado essa perspectiva política dentro de um contexto helenístico e romano.



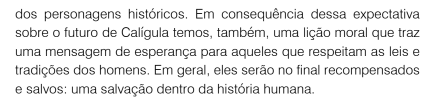
político e filosófico dessa natureza. Macro, historicamente falando, não tinha nível educacional para desenvolver tal discurso.

#### JOSEFO, CALÍGULA E A HISTÓRIA TRÁGICA

Aparentemente, Josefo, semelhantemente a Fílon, segue em AJ a ideia de que Deus está no controle da história. Ele justifica a inclusão dos episódios que envolveram a morte de Calígula da seguinte maneira (AJ 19: 15):

Assim, desde que a sua morte [i.e. Calígula] não é, somente, de grande importância ao interesse das leis de todos os homens que devem protegê-las, a nossa nação foi levada à beira da destruição e teria sido destruída caso Calígula não sofresse uma morte repentina. Eu, assim, resolvi contar, exatamente, como tudo aconteceu. Eu tenho outra razão em particular para contar essa história, pois mostra a evidência do poder de Deus. Irá confortar aqueles que estão em infelizes circunstâncias, e irá ensinar uma lição em sobriedade para aqueles que pensam que a boa fortuna (sorte) é eterna e não sabem que ela termina em catástrofe ao menos que esteja acompanhada com a virtude (areté).

A passagem descrita em Josefo tem sido objeto de muitos estudos, pois resume uma das visões sobre o sentido da história em AJ. Apesar de demonstrar alguma semelhança com o sentido da história em Fílon, pode-se perceber a diferença em relação à ordem do tempo. Aqui temos o tópico da ascensão e queda na história em um sentido trágico. Em Josefo, Deus ou a providência divina são capazes de punir quem não respeita leis e tradições e a quem não segue uma vida virtuosa. Josefo, assim, cria em seus leitores uma expectativa sobre o futuro do passado. Os acontecimentos históricos narrados por Josefo, em relação à morte de Calígula, estão condicionados de alguma forma à ação de Deus ou da providência divina na história. Assim, cria-se uma expectativa sobre o futuro (morte)

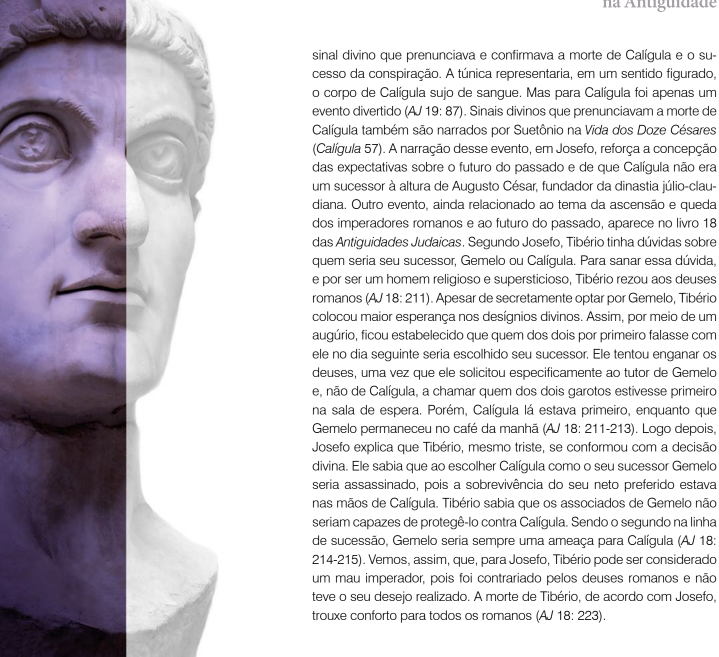


Josefo oferece uma interpretação diferente sobre as virtudes e a vida e a morte de Calígula, em comparação a Fílon, em *Legatio*. Calígula foi tirano cuja morte foi capaz de dar esperança aos judeus e ao mundo conhecido em geral. Mas o fator condicionante é a virtude dos judeus e o respeito que eles tinham pelas suas leis e tradições. Em *AJ* 18: 266 - 8 temos um claro exemplo deste comportamento virtuoso dos judeus. A comunidade judaica fez petições a Petrônio, representante dos romanos na Judéia, para que ele não usasse a força ao se cumprir a ordem de Calígula, que envolvia preparativos para a instalação da estátua do imperador no templo em Jerusalém. Estavam dispostos a morrer para impedir tal ação de Petrônio.

Outro episódio narrado por Josefo que cria expectativa sobre o futuro do passado e mantém a atenção dos seus leitores pode ser visto também em um contexto especificamente romano em AJ. Esse episódio antecedeu o assassinato de Calígula pelos conspiradores romanos liderados por Cássio Queréia, membro da guarda pessoal de Calígula, a guarda pretoriana. Antes desse evento, Josefo cria uma expectativa em seus leitores sobre o atentado planejado e a possibilidade de seu sucesso. A confirmação para seus leitores do provável sucesso da conspiração contra Calígula acontece na abertura dos jogos palatinos. Calígula aparentava bom humor, incomum ao seu tradicional comportamento, na cerimônia de abertura dos jogos. Ao sacrificar um flamingo em homenagem ao imperador Augusto César, na abertura dos jogos, o sangue do flamingo esparramou na túnica do senador Asprenas que estava sentado ao lado de Gaio. <sup>51</sup> Para Asprenas, esse fato foi interpretado como um



<sup>51</sup> Josefo não fala qual era o animal sacrificado, mas Suetónio especifica que o flamingo foi o animal sacrificado nesse evento (*Calígula* 57. 4).



sumário



Até aqui observamos como Josefo e Fílon apresentam duas ordens de tempo em relação aos mesmos episódios históricos. Em Fílon, a tirania de Calígula está ligada em grande parte às suas atitudes para com seus familiares e conselheiros próximos. Calígula não seguiu os bons exemplos de seus antecessores e também não escutou os importantes conselhos políticos de seus instrutores e associados. Em Josefo temos uma história sobre os atos de Calígula voltada para o futuro do passado e desenvolvida em um futuro trágico para os tiranos. Tibério sofreu em vida ao saber antecipadamente que Gemelo seria morto por Calígula. De certa forma, os deuses contrariaram o desejo de Tibério. Podemos observar que, para Josefo, a história trágica funciona de um modo peculiar. Enquanto tiranos como Tibério e Calígula sofrem, pessoas que são virtuosas, ou seja, aquelas que respeitam as leis e tradições e agem com virtude, como os judeus, mas também alguns os romanos, serão reconfortados pela providência divina e seus respectivos deuses. Essa recompensa também se aplica aos romanos. A habilidade dos escritores judeus do Segundo Templo em desenvolver narrativas históricas plurais mostra que eles não eram dependentes exclusivamente de uma memória dos textos base do judaísmo, como a Tanakh. Faltou mostrar, neste texto, como as descrições de Josefo e Fílon sobre Calígula se relacionam de alguma forma à época de composição de suas obras (presentismo) que, historicamente correspondem aos reinados de Cláudio, no caso de Fílon, e de Domiciano no caso de Josefo. No futuro essa questão será debatida.





#### REFERÊNCIAS

#### FONTES PRIMÁRIAS

CASSIUS DIO. Roman History. Vol. VII. Harvard: Loeb Classical Library, 1924.

COLSON, F. H. **Philo. The Embassy to Gaius**. Vol. X. Harvard: Loeb Classical Library, 1962.

FLAVIUS JOSEPHUS. **Jewish Antiquities** (Books XVIII-XIX). Harvard: Loeb Classical Library, 1998-2000.

SUETONIUS. The Twelve Caesars. London: Penguin, 2007.

YONGUE. C. D. **The Works of Philo**. (Complete and Unabridged in One Volume). USA: Hendrickson, 2006.

#### REFERÊNCIAS GERAIS

ALSTON, Richard. **Aspects of Roman History** (AD 14-117). London and New York: Routledge, 1998.

ATTRIDGE. Harold W. The Interpretation of Biblical History in the Antiquitates Judaicae of Flavius Josephus. Missoula, Montana (USA): Scholars Press. 1976.

BAKER, Coleman A.; CARTER, Warren; PERDUE, Leo G. Israel and Empire: a postcolonial history of Israel and Early Judaism. New York and London: Bloomsbury, 2015.

BARRERA. Julio Trebolle. A Biblia Judaica e a Bíblia Cristã. Petrópolis: Vozes, 1996.

BARRET, Anthony A. Caligula: the abuse of power. 2. ed. London and New York: Routledge, 2015.

CALABI, Francesca. Fílon de Alexandria. São Paulo: Paulus, 2014.

COLLINGWOOD, R. G. **Idea de la historia**. México: Fondo de Cultura Econômica, 1986.

HARTOG, François. **Regimes of Historicity: presentism and experiences of time**. New York: Columbia University Press, 2015.





KOSSELECK, Reinhart. **Futuro do Passado: contribuição à semântica dos tempos históricos**. Rio de Janeiro: Contraponto, 2006.

MASON, Steve. Josephus as a Roman Historian. In: Honora Howell Chapman and Zuleika Rodgers (eds.). **A Companion to Josephus**. John Willey & Sons. 2016. p. 89-122.

NIEHOFF, Maren R. **Philo of Alexandria: an intellectual biography**. New Haven and London: Yale University Press, 2018.

RICOEUR. Paul. Temps et Récit. Éd du Seuil, 1983.

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. **Pode o subalterno falar?** Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010.

STERLING. Gregory E. Historiography and Self-Definition: Josephus, Luke-Acts and Apologetic Historiography. Leiden: New York: Brill, 1992.

WOOLF. Daniel. Uma História Global da História. Petrópolis: Vozes, 2014.

YERUSHALMI, Yosef. **Zakhor**. Histoire juive e mémorie juive. Paris: Le Découverte, 1984.



**Edson Arantes Junior** 

Memória mítica e poder:

o herói Hércules no imaginário político greco-romano



O mito político é fabulação, deformação ou interpretação objetivamente recusável do real. Mas, na narrativa legendária, é verdade que ele exerce também uma função explicativa, fornecendo certo número de chaves para a compreensão do presente, constituindo uma criptografia através da qual pode parecer ordenar-se o caos desconcertante dos fatos e acontecimentos. É verdade ainda que esse papel de explicação desdobra-se em um papel de mobilização (GIRARDET, 1987, p. 13).

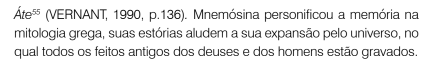
### INTRODUÇÃO

Nesta epígrafe, Raoul Girardet destaca o mito como uma mensagem criptografada culturalmente. Seriam os mitos uma mensagem secreta? Em nossa análise, entendemos que os mitos antigos eram mobilizados a cada época para transmitir uma nova mensagem. Nesse texto procuraremos discutir o papel dos mitos na cultura greco-romana; em seguida analisaremos duas apropriações do mito de Hércules na cultura política romana.

# CONSIDERAÇÕES SOBRE MEMÓRIA E MITO ENTRE OS GREGOS E OS ROMANOS

Mnemósina é um nome que veio do grego *Mnemosýne*, vinculado ao verbo *mimnéskein*, cujo significado é "*lembrar-se de*". Na mitologia grega, era uma divindade personificada em uma faculdade mental, fato bastante corriqueiro entre os gregos que tinham como deuses *Eros*<sup>52</sup>, *Fobo*<sup>53</sup> (que são atitudes mentais); *Métis*<sup>54</sup> (erros e desvios do espírito);

- 52 Eros é o deus do amor.
- 53 Personificação do medo, que acompanhava Ares no campo de batalha.
- 54 Métis, cujo nome significa prudência e, em sentido pejorativo, perfídia, é uma divindade da primeira geração, filha de Oceano e Tétis. Foi a primeira esposa de Zeus, sendo uma personagem fundamental para a vitória dele.



A divindade era uma das Titânides<sup>56</sup> pré-olímpicas, filha do deus Urano (céu) e da deusa Geia (terra). Derrotar os Titãs não era o mais importante para os deuses olímpicos, já que toda vitória precisava ser contada para lembrar a soberania do vencedor. Assim, os deuses pediram a Zeus divindades que cantassem sua vitória com graça.

Para o sublime ofício, Zeus frequentou o leito de *Mnemosýne* por nove noites e, assim, nasceram as nove musas<sup>57</sup> que dão aos *aedos* a veracidade de seu canto. São filhas da memória. Jean-Pierre Vernant analisou os processos de divinização da memória entre os gregos. O helenista francês constata haver vasta documentação mitológica atinente à reminiscência na Grécia Arcaica (VERNANT, 1990, p 135). Para ele, existe um complexo jogo de representações religiosas que influenciam as ações dos gregos:

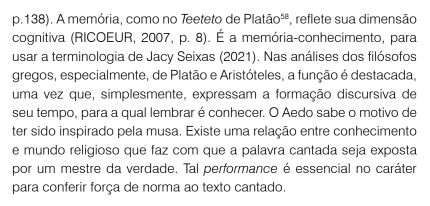
Mnemosýne preside, como se sabe, à função poética. É normal entre os gregos que essa função exija uma intervenção sobrenatural. A poesia constitui uma das formas típicas da possessão e do delírio divinos, o estado de entusiasmo no sentido etimológico. Possuído pelas musas, o poeta é o intérprete de Mnemosýne, como o profeta inspirado pelo deus o é de Apolo. Aliás, entre a adivinhação e a poesia oral (...) há afinidades e mesmo interferências (VERNANT, 1990, p. 137).

Por conseguinte, o poeta é aquele que sabe. "O poeta, tem uma experiência imediata dessas épocas passadas. Ele conhece o passado porque tem o poder de estar presente no passado. Lembrar-se, saber, ver, tantos termos que se equivalem" (VERNANT, 1990,

<sup>55</sup> Personificação de Eros.

<sup>56</sup> Denominação das seis filhas de Urano e Geia: Tia, Reia, Têmis, Mnemósina, Febe e Tétis.

<sup>57</sup> Segundo Pierre Grimal, "as musas não são somente cantoras divinas, cujos coros e hinos alegram Zeus e todos os deuses; presidem também o Pensamento em todas as suas formas: eloqüência, persuasão, sabedoria, história, matemática, astronomia" (GRIMAL, 2005, p. 319).



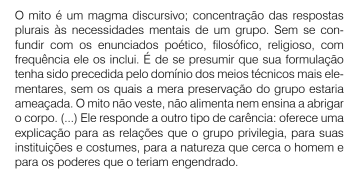
O mito é "um fenômeno profundamente arraigado nas culturas orais" (GINZBURG, 2001, p. 83). As narrativas míticas respondem a questionamentos profundos da humanidade, remetem à representação das respostas ao passado (*No início...*) ou, ainda, a um futuro projetado. Os mitos transmitem valores, socialmente, desejados pelos grupos emissores e receptores.

O historiador italiano Carlo Ginzburg (2001, p. 84) elucida que o "mito é, por definição, um conto que já foi contado, um conto que já se conhece". A narrativa mítica alude a um passado distante (*Naquele tempo... Era uma vez...*), entretanto, ela conserva no presente certo "valor eminentemente explicativo, na medida em que esclarece e justifica certas peripécias do destino do homem ou certas formas de organização social" (Girardet, 1987, p. 12-13).

O mito possui uma vinculação extremamente visceral com a cultura que o criou e sua atuação contém uma dimensão social e estética (VERNANT, 2002, p.14). O mito está na encruzilhada das representações geradoras da identidade. A narrativa mítica não garante a existência material das comunidades, como afirma Luis Costa Lima (2006, p. 15):



<sup>58</sup> As teorizações de Platão, analisadas por Paul Ricouer (2007) e por Jacy Seixas (2021), mostram como o filósofo ateniense entendia que o conhecimento era o resultado da lembrança do que existe em nós. Lembrar, para Platão, é conhecer.

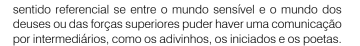


Os mitos eram transmitidos pelos mais distintos suportes: em vasos de cerâmica, nas moedas, em estátuas, nos mosaicos das casas, na maioria dos gêneros poéticos praticados na antiguidade. São estórias que não podem ser lidas como simples engodos culturais, como se fossem o símbolo do atraso das respostas dadas por determinados grupos aos seus problemas existenciais. Com efeito, surgem no seio de indagações profundas e recebem uma resposta plena de por uma lógica própria.

O mito e seu principal transmissor – no caso grego, o poeta – relacionam-se, de maneira peculiar, e detêm uma ligação umbilical, diretamente, pautada no lugar de verdade ocupado pela fala do poeta. Neyde Thelm (2002, p. 12) afirma:

Homero e Hesíodo são poetas fabricantes de mitos. Cantavam inspirados pelas musas, de improviso diziam as verdades que os homens pudessem compreender e mentiras semelhantes a verdades. Mas de que falam os mitos? De um passado longínquo e de um espaço diferente do qual falava o poeta ao seu público. Os mitos falavam dos deuses, dos heróis, do Hades e de seus habitantes, e dos homens do passado longínquo. Por que falar de coisas tão distantes e como falar? Embora seja uma questão complexa, podemos dizer que o homem procurou responder a questões ou resolver problemas com os meios disponíveis. Procurou dotar de força e estatuto superior um mundo acima do seu e capaz de servir de referencial aos conflitos e enigmas do viver em sociedade. Mas esses mitos só produzem



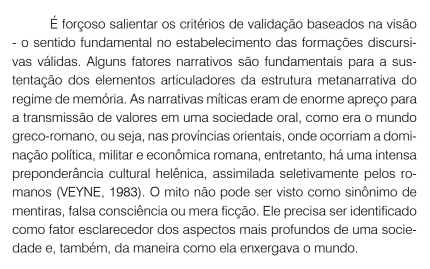


As musas exprimem a memória social, apresentada por meio de uma performance oral – memória que está preservada no discurso oral. Os mitos são narrativas (ROCHA, 1985, p. 7) que fazem parte da memória cultural, daquele substrato de narrativas transmitidas por gerações, geralmente, sobre a origem dos povos, sobre os primeiros tempos, ou outras figuras simbólicas que se aderem como signos da recordação. Como afirma o egiptólogo alemão Jan Assmann, os mitos são figuras de recordação, não fazendo sentido a distinção entre mito e história. "Para a memória cultural conta-se a história recordada, não a factual. (...) O mito é uma história fundante, uma história contada para iluminar o presente desde o princípio" (ASSMANN, 2011, p.51)

A relação entre oralidade e escrita precisa ser questionada. Qual o lugar da expressão oral e de todos os elementos relacionados a ela? Os elementos que nós consideramos são os gestos e a entonação, utilizados na transmissão de signos e significados. O cotidiano dos palácios e das praças é o espaço privilegiado para essa transmissão, mas não os únicos. As mais distintas mensagens são repassadas aos mais diversificados receptores. Esse quadro complexo da transmissão das narrativas míticas precisa ser complexificado e questionado. Qual o lugar dado ao texto escrito nessa sociedade cujos aspectos socioculturais, ainda, estão vinculados à fala? Moses Finley (1994, p. 23) nos alerta que "a invenção decisiva da escrita foi seguida durante séculos pela sobrevivência de uma sociedade analfabeta e de expressão basicamente oral".

Numa sociedade cujos mecanismos de comunicação escritos, ainda, não são os predominantes, o poder faz uso das mais diversas maneiras para legitimar-se: estátuas, moedas e benesses, entre outros veículos de comunicação.





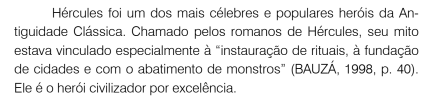
Analisando os usos dos mitos pelos maoris, Marshall Sahlins debate a flexibilidade assumida pelos corpos míticos. Utilizar determinado mito como base da propagação de mensagens não é uma característica apenas dos gregos ou romanos, pois as culturas usam os mitos de acordo com as necessidades sociais (SAHLINS, 1990, p. 80).

## O MITO DE HÉRCULES E AS MULTIPLICIDADES DE FRONTEIRAS

Os mitos são atualizados de acordo com o contexto. Uma narrativa mítica é basilar para pensar a multiplicidade dos usos que o mito pode ter. Trata-se do famoso filho de Zeus com Alcmena, Hércules<sup>59</sup>. Entre os gregos ele era conhecido por Héracles, que significava glória de Hera.

59 Para uma história detalhada do mito do Hércules romano, ver o nosso artigo intitulado Os usos da imagem de Hércules: mito, memória e identidade no mundo romano (ARANTES JUNIOR, 2011); nesse texto falaremos basicamente de recortes da apropriação latina desse mito.





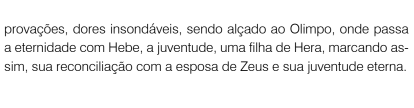
A importância desse mito é tão grande que as fronteiras do mundo conhecidas pelos homens romanos, o Estreito de Gibraltar, eram chamados de Colunas de Hércules. Ou seja, o mito definia os limites do humano, até onde o homem podia ir aos mares, separava o *mare nostrum* do rio Oceano, sendo que esse ponto também é a divisa entre o continente europeu e o africano. Até o século XIV, as Colunas de Hércules demarcavam o alcance do mundo para os europeus. Hercules transpõe, por meio de seus doze trabalhos, a fronteira que demarca o selvagem do humano e, com sua apoteose no monte Oeta, o humano do divino (BAUZÁ, 1998, p. 45-51).

Essa deidade transpõe outro limite simbólico, as fronteiras de gênero são transpostas. Um exemplo disso é o caso em que está vestido de mulher, "como escravo de Ônfalê: enquanto ela se envolve com a pele de leão e tem na mão a maça, como se, a partir de então, ela própria fosse Héracles, por seu lado, ele carda lã, vestido de açafrão e púrpura, sendo golpeado por Ônfale com sua sandália" (Luc. His. Conc. 10). Aqui, Luciano<sup>60</sup> deseja produzir o riso, mas essa passagem do mito mostra um guerreiro por excelência, travestido como mulher.

A multiplicidade de fronteiras, estabelecidas por esse mito, serve para mapear o mundo conhecido. Hércules define os marcos físicos das viagens possíveis, bem como estabelece transgressões de gênero. O herói símbolo de masculinidade é representado como um travesti, sem esquecer que é ele um dos poucos heróis a retornar do mundo dos mortos. Por fim, ele transpõe a última fronteira, após grandes

60 Luciano faz alusão ao herói grego por se inserir nessa tradição.





#### ANÍBAL E A ROTA DE HÉRCULES

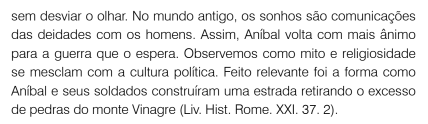
Cornélio Nepos, no breviário *De viris illustribus*, que apresenta uma coletânea de pequenas biografias de generais ilustres, ao narrar a vida de Aníbal, destaca a façanha deste ao se aproximar da península itálica e assim ele escreve:

transpôs os montes Pirineus. Por qualquer parte que fez caminho, combateu com todos os habitantes; todos ficaram vencidos. Depois que chegou aos Alpes, que dividem a Itália da Galia, que ninguém passou antes dele, exceto o Hercules Grego (pelo que hoje aqueles Alpes chamam-se Gregos), destroçou os habitantes dos Alpes que pretendiam embargar-lhe a passagem (Corn. Vir. Anb. III, 1-5).

Norman J. DeWitt, no artigo intitulado *Rome and the "Road of Hercules"* (1941) analisa como Aníbal se associou à imagem de Hércules ao transpor as passagens nos Alpes pelo sul; o general cartaginês se representou como um segundo Hércules. Tito Livio nos informa que no início da guerra ele foi a Gades, e lá fez um sacrifício a Hércules (Liv. Hist. Rome. XXI. 21. 9). Havia em Gades um templo importante do deus fenício Melquart, que era sincretizado com Hércules. Aníbal coloca a todos um paralelo claro com o filho de Alcmena, lembremos que Gades fica próximo às famosas Colunas de Hércules já citadas, ou seja, o general cartaginês executava seus feitos e os narrava numa sequência que a população reconhecia Hércules.

Tito Lívio narra uma importante façanha de Aníbal, ao ser guiado por um sonho com Júpiter, que o teria orientado a seguir até a Itália,





Tito Lívio cita um discurso em que Cipião afirma:

[utrum Hannibal hic sit aemulus itinerum Herculis, ut ipse fert, na vectigalis stipendiarusque et servus Populi Romani a patre relicyus] (Liv. Hist. Rome. XXI. 47. 7).

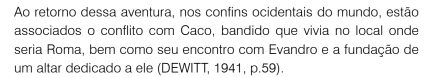
[Quero ver se esse Aníbal realmente está, como ele mesmo afirma, a emular Hércules em suas viagens, ou melhor, se foi deixado por seu pai como mero contribuinte e pagador de impostos, na verdade um escravo, de o povo romano] (tradução livre)

A nosso juízo, havia uma percepção da elite da cidade de Roma das tentativas de Aníbal de se associar ao filho de Alcmena. Entretanto, não podemos esquecer que se trata de uma voz latina, sobre a posição cartaginesa, podendo também ser a tentativa de ganhar apoio dos gregos habitantes da Península Itálica.

DeWitt ressalta que essa passagem histórica, por mais importante que seja para a história dos usos do mito de Hércules para a legitimação do poder, associa-se à utilização de uma nova rota ao território da Galia, que permitiria a expansão do Império Romano até o Rio Reno.

A rota de Hércules substitui a rota da Riviera que passava por terrenos difíceis e era inadequada à passagem de exércitos. Segundo DeWitt, a marcha de Aníbal pela rota de Hércules até a Península Itálica mostrou aos generais romanos a importância estratégica dessa passagem a qual surge das viagens de Hércules à Ilha Vermelha para buscar os bois de Gerion, a toponímia de Mônaco está vinculada ao Hercules Monoecus, que vivia sozinho no pé dos Alpes Marítimos.





As múltiplas viagens míticas têm esse condão de mapear o território conhecido, fazendo com que as populações conhecidas sincretizassem Hércules, o que ocorreu com o fenício Merquart e o celta Ógmio. Esse movimento permite o reconhecimento, gera identidade e facilita a comunicação entre as diferentes culturas.

#### CÔMODO E O USO POLÍTICO DA IMAGEM DE HÉRCULES: OS LIMITES DA FÚRIA

Os elementos que compõem o imaginário do herói são plásticos, podendo, então, serem ressignificados. No caso de Hercules temos a vitalidade, a força sobre-humana, a fertilidade, a violência, entre outros atributos. Assim, a vitória, um dos signos mais importantes desse herói, torna-se o elemento que faz com que sua imagem seja emulada por diversos governantes. Caso muito interessante é o do Imperador Cômodo, que não se associa a Hércules por esse atributo, mas pela forca e pela violência. Nesse sentido, o filho de Marco Aurélio marcava sua presença com signos que remetiam àquela deidade. Havia um funcionário que carregava, à frente de sua comitiva, os atributos de Hércules, a pele de leão e a maça. Cômodo, ainda, teria transformado a gigantesca estátua de Nero, colocando nela as armas de Hércules e a pele do leão (MENDES, 2005, p. 483). O senador romano e historiador grego Dion Cássio escreveu, em sua História Romana, que um dos títulos utilizados por esse imperador era o de Hércules Romano (DION CÁSSIO. História romana, LXXIII, 15).





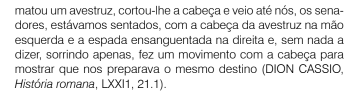
Imagem 01 – Busto de Cômodo como Hercules. Musei Capitolini, Palazzo dei Conservatori, Sala degli Horti Lamian. Inventario/Inventory: MC 1120



Fonte: Domínio público. WiKCommons. 2022.

No entanto, devemos ressaltar as informações que associam Cômodo à imagem de Hércules: o ato de ser recebido por alguém vestido com as indumentárias de Hércules; a utilização dos títulos de Hercúleo, Hércules Romano; construção de estátuas do Imperador Cômodo representado com as indumentárias do filho de Alcmena (Ver figura 1). Logo, o juízo de valor, típico de uma ala do Senado desprestigiada, não é o mais importante.

Dion Cássio, para construir a imagem de homem violento para Cômodo, narra que o jovem Imperador, vestido de gladiador,

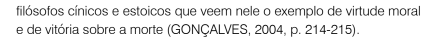


Devemos lembrar que a obra de Dion Cassio expressa valores aristocráticos próprios de grupos senatoriais, o que é importante para entender o tom pejorativo com o qual ele compara Cômodo ao seu antecessor e pai, Marco Aurélio. Não foi somente o Imperador Cômodo que se apropriou da imagem de Hércules. Gonçalves (2004) analisou como o Imperador Caracala tentou, insistentemente, se vincular às imagens de Hercules e de Alexandre Magno. A autora salienta como a estratégia está presente em vários governos. Disso se pode concluir que se tratava de um mecanismo utilizado pelos imperadores para legitimar suas ações, expediente que se constituía na forma de tornar o poder do Príncipe mais presente a todos os cidadãos do Imperium Romanum. Outro ponto importante é entender como, em períodos distintos, esses heróis foram lidos de maneiras específicas, ressaltando sempre os fatores marcantes que se desejavam propagar a respeito de um governo ou dos grupos envolvidos, ou seja, tratava-se de um mecanismo bastante flexível de poder e propaganda.

A espiritualidade, a partir do século I, tendeu à valorização dos homens divinos. Nesse caso, podemos destacar o cristianismo nascente, no mundo greco-romano, temos Apolônio de Tiana, Alexandre de Abonoteico, Jesus de Nazaré, entre outros. Deve- se destacar que cultos de homens que se se tornaram deuses ganharam bastante destaque, como é o caso de Hércules, Asclépio, Dioniso (BAYET, 1984, p. 282).

Diferentes construções de Hércules são realçadas. Cada um se apropria, a seu modo, de uma faceta do filho de Alcmena, mas sempre falando do mesmo herói, seja um imperador que pode, por meio desse expediente, enfatizar sua virtude de guerreiro e combatente, sejam os





# CONSIDERAÇÕES FINAIS

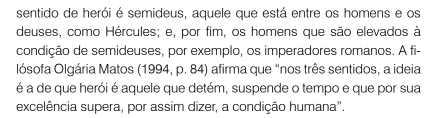
Gostaríamos de ressaltar que o mito não é uma mentira contada por um grupo de privilegiados para uma população desinformada e passiva e, sim, um suporte para as mensagens, como destaca o historiador francês Paul Veyne (1983, p. 131),

dizer que, por consequência, o mito se tornou uma ideologia política não é errado, mas pouco instrutivo. Um detalhe leva além dessas generalidades: frequentemente os gregos parecem não ter acreditado muito em seus mitos políticos e eram os primeiros a rir deles quando os apresentava nas cerimônias. Eles faziam um uso cerimonial da etiologia; na verdade, o mito se tornara verdade retórica.

Para definir o mito, Veyne usa a expressão francesa langue de bois, que a tradutora brasileira verte por "conversa fiada". São os assuntos entendidos por meias palavras, compartilhados por signos incompletos. Destacamos assim, o caráter verbal dessa colocação. Já analisei, em outro momento, o uso da imagem de Héracles para produzir riso, nos escritos de Luciano de Samósata, justamente, quando se tratava de pensar a natureza divina deste. Luciano produz o riso, ao colocar às claras, o que devia estar subentendido, o que é muito relevante na tradição helênica (ARANTES JUNIOR, 2008)

Muitas vezes, tais narrativas abordavam a figura de um herói. O termo herói, do grego héros, significa primeiramente o mestre, o chefe nobre, como por exemplo os chefes militares gregos que pelearam em Troia. Nesse campo semântico, é herói todo combatente, nobre por nascimento e consanguinidade, pela coragem e astúcia. O segundo



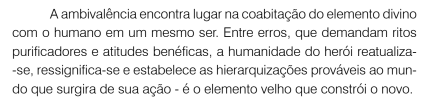


Para Francisco Bauzá (1998), herói é aquele que transpõe os valores dominantes e reinventa uma nova ordem, suprimindo o caos. Sua imagem poderia legitimar a ação de um indivíduo ou de um grupo ou, ainda, legitimar uma ordem pré-estabelecida. Toda a ação do herói afirma-se em valores morais, fato que garante sua imortalidade, por meio da permanência na memória coletiva - mais um fator ordenador da vida social. Bauzá ressalta que a função do herói era a de servir de exemplo de conduta e despertar o sentimento de heroísmo presente nos homens, a imagem ideal pela qual o homem devia guiar sua conduta (BAUZÁ, 1998, p. 3-13). O mito do herói é produto da História e, portanto, "[...] veículo semântico de determinados feitos e experiências; por esta razão, as diferentes variantes que oferecem esse discurso devem ser entendidas de acordo com circunstâncias e interesses particulares de um momento histórico preciso" (BAUZÁ, 1998, p. 3).

O herói tem a função de atualizar o tempo. Em cada novo ciclo, ele reestrutura um elemento social. É o grande tradutor dos elementos ou mesmo aquele que vence os mistérios mais profundos que o signo pode guardar. Hércules tem a função de livrar a humanidade de monstros terríveis, corporificando o que existe de completo na aventura do herói, já que se livra da condição de semideus para habitar o Olimpo, juntamente com Hebe<sup>61</sup>.



<sup>61</sup> Hebe é a personificação da juventude. Filha de Zeus e Hera. Após a apoteose de Héracles, os deuses celebram seu casamento com o novo deus, simbolizando seu acesso à juventude eterna dos deuses.



A recente morte de Paul Veyne nos faz lembrar como os mitos são apropriados, ressignificados e modificados, de forma que a narrativa, ao ser recontada, traga elementos novos que dialogam com o presente.

## REFERÊNCIAS

#### **DOCUMENTOS TEXTUAIS**

CORNÉLIO NEPOS. Vidas dos capitães célebres. Introdução, tradução e notas João Rivizza. Niterói, 1931.

DION CASSIUS. **Histoire romaine**. établi et traduit. par M. L. Freyburger & J. M. Roddaz. Paris: Les Belles Lettres, 1994.

DIO'S ROMAN HISTORY. English translation by Earnest Cary. London: William Heinemann, 1961. v.9 (The Loeb Classical Library).

Luciano. **Como se deve escrever a história**. Tradução e ensaio. Jacyntho Lins Brandão. Belo Horizonte: Tesitura, 2009.

TITUS LIVIUS. *History of Rome*. Trad. Canon Roberts. London: Everyman's Library Classical, 1905.

#### **OBRAS GERAIS**

ARANTES JUNIOR, Edson. Diálogo dos mortos sobre os vivos: uma crítica luciânica à cerimônia de apoteose do Imperador Romano. **Mosaico**, Goiânia, v. 1, p. 261-268, 2008.





ARANTES JUNIOR, Edson. Os usos da imagem de Hércules: mito, memória e identidade no mundo romano. **Mneme**, Caicó, v. 12, p. 53-66, 2011.

ASSMANN, Jan. **Historia y mito en el mundo antiguo**: Los Orígenes de la cultura em Egipto, Israel y Grecia. Madrid: Gredos, 2011.

BAUZÁ, Francisco F. El mito del héroe. Buenos Aires: FCE, 1998.

BAYET, Jean. La religion romana: História política y psicologica. Madrid: Cristiandad, 1986.

DeWITT, Norman J. Rome and the "Road of Hercules". Transactions and Proceedings of the **American Philological Association**. V. 72, p. 59–69, 1941. Disponível em: http://www.jstor.org/stable/283041, data de acesso 14/04/2022.

Finley, M. I. Uso e abuso da História. São Paulo: Martins Fontes, 1989.

GINZBURG, Carlo. **Olhos de madeira**: nove reflexões sobre a distância. São Paulo: Companhia das Letras, 2001.

GIRARDET, Raoul. **Mitos e mitologias políticas**. São Paulo: Companhia das Letras, 1987.

GONÇALVES, Ana Teresa Marques. A construção da imagem imperial: formas de propaganda nos governos de Septímio Severo e Caracala. São Paulo: Universidade de São Paulo, 2002. (Tese de Doutorado)

GONÇALVES, Ana Teresa Marques. Caracala e as imagens dos grandes Generais e heróis: A busca de uma identidade. In: GONÇALVES, Ana Teresa Marques et alli (orgs). **Escritas da História. Memória e Linguagem.** Goiânia: UCG, 2004. p.203-224.

GRIMAL, Pierre. **Dicionário de mitologia grega e romana**. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2005.

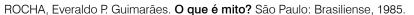
LIMA, Luiz Costa. **História. Ficção. Literatura**. São Paulo: Companhia das Letras, 2006.

MATOS, Olgária Chain Feres. Construção e desaparecimento do herói: uma questão de identidade nacional. **Tempo Social**. São Paulo, v. 6, n. 1-2, p.83-90, 1994.

MENDES, Norma Musco. Desconstruindo a memória do Imperador Lucivs Aurelivs Comodvs. *In*: BUSTAMANTE, Regina Maria da Cunha; LESSA, Fábio de Souza. *Memória & festa*. Rio de Janeiro: Mauad, 2005. p. 480-489.

RICOEUR, Paul. A memória, a história e o esquecimento. Campinas: Unicamp, 2007.





SAHLINS, Marshall. **Ilhas de História**. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1999.

SEIXAS, Jacy Alves de. **Da memória e seus "caminhos secretos para entrar em nós":** ensaios sobre memória, esquecimento, história, historiografia. São Paulo: Intermeios, 2021.

THEML, Neyde. Linguagem e comunicação: ver e ouvir na Antigüidade. In: THEML, Neyde. (Org.). **Linguagens e formas de poder na Antigüidade.** Rio de Janeiro: FAPERJ/ MAUAD: 2002. p. 11-24.

VERNANT, Jean Pierre. Fronteiras do mito. *In:* FUNARI, Pedro Paulo (Org.). **Repensando o mundo antigo.** Campinas: Unicamp, 2002. p. 09-23.

VERNANT, Jean Pierre. **Mito e pensamento entre os gregos**. Rio de Janeiro: Paz e Terra: 1990.

VEYNE, Paul. Acreditavam os gregos nos seus mitos? São Paulo: Unesp, 1983.



Ana Livia Bomfim Vieira

Os deuses e os trabalhadores do mar: uma religiosidade ambivalente

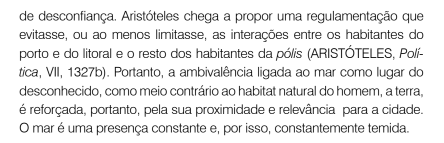


Os gregos construíram, durante toda a antiguidade, uma intensa relação com o mar e construir é um termo chave nesta sentença. Os helenos não eram navegadores e pescadores desde sempre. A diferença nítida entre um navio de guerra, feito para o combate, e um navio mercante precisou de tempo para se concretizar (JAC-QUEMIN, 1999). Eles se fizeram homens do mar (BODSON, 1975). Mas essa passagem, para que pudesse conhecer o auge – que foi o que aconteceu haja vista a marinha ateniense e seu papel na história desta *pólis* – não foi fácil pois obrigou esses homens, de agricultores e pastores que eram, a enfrentar o desconhecido e o medo advindo da exploração de um território tão inóspito e estrangeiro quanto fascinante e belo. O elemento líquido, símbolo da vida marinha, significa também a morte àquele que lhe é estranho.

Desde Homero o mar é o lugar dos heróis, o percurso a ser desbravado com coragem, astúcia e ajuda dos deuses. Contudo, isto não quer dizer que o medo não estivesse presente. Os gregos sabiam o que um naufrágio representava. Ulysses já temia as tempestades e as mudanças que elas traziam para a cor das águas. Mesmo que o mar tenha estado sempre próximo, afinal era fácil não perder as costas de vista, sobretudo na região do Egeu, ele permanecia um elemento ambivalente, portanto, perigoso. A imagem do mar, irregular, flexível, ora amigável, ora tenebroso carregava também um caráter negativo que poderia envolver o corpo social. A ambivalência do mar poderia contaminar os cidadãos, tornando-os ardilosos (PLATÃO, *As Leis*, IV, 705a-b). E isso poderia o poder de contaminar a moradores litorâneos e os trabalhadores do mar e navegantes em geral.

A proximidade com o mar e, em consequência, com os grupos que dele viviam ou nele transitavam, portanto, era encarada com um olhar





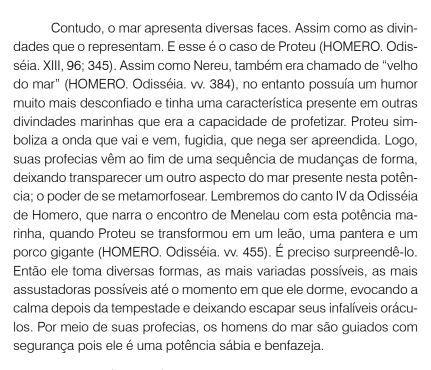
#### AS DIVINDADES MARINHAS E SEUS PERIGOS

Um outro fator que desempenhava um papel fundamental na construção e afirmação desta ambivalência ligada ao mar eram os deuses.

Nereu, este "velho do mar" (PAUSANIAS. Descrição da Grécia. III, 21, 9), aparece já na poesia homérica nos permitindo entrever alguns aspectos neste sentido. Filho de Ponto e Geia, seu nome evoca a idéia de movimento (CHANTRAINE, 1980), mas sempre calmo e tranquilo. Nereu, portanto, é uma potência de bondade. Ele representaria o mar calmo, tranquilo, que é antes um aliado do que um inimigo. O mar que não trai nem assusta, assim como esta divindade que tem como principal característica seu senso de justiça (HESÍODO, *Teogonia*, vv.233).

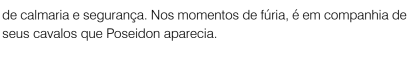
Sendo uma divindade do mar calmo assim como sua personalidade, ele era bastante honrado por marinheiros e comerciantes marítimos pois, permitindo que os homens chegassem ao seu destino e levassem à termo suas empreitadas, ele favorecia e fortalecia tanto o senso de aventura e coragem como a intenção do aumento da fortuna. Com Nereu, e sua filhas Nereidas (HESÍODO. *Teogonia*. vv. 240-265), o mar representava a bonança para os atenienses com as facilidades para o deslocamento, o comércio e os mercados.





Poseidon é, sem dúvida, a divindade marinha mais reconhecida como tal. Filho de Cronos e Réia, irmão de Zeus e Hades, ele recebeu, na partilha do mundo, o domínio sobre o mar (HOMERO. Ilíada. XV, 190). Na verdade ele era o "rei do mar", seu senhor, conhecedor de todos os seus mistérios e mestre de todas as potências e criaturas marinhas. Ele exerce sobre elas o mesmo poder soberano que Zeus exerce sobre as potências do Olimpo. Ele também reina sobre os rios, lagos, fontes. Assim como seu irmão Zeus, ele possui um cetro (ÉSQUILO. Prometeu. 924-925; PINDARO. Istimos. 8, 34-35.), seu tridente, com o qual ele é sempre representado. Era o deus do mar calmo e bravio ao mesmo tempo, que tanto protege a navegação tranquilizando as marés e tempestades, como suas vinganças vêm sempre em forma de tempestades indomáveis. Como um deus do mar calmo e pacífico, era associado aos golfinhos. Esses animais são, portanto, um símbolo





Poseidon era o deus do mar mas também um deus dos trabalhadores do mar, como os pescadores, e navegantes de forma geral, como os marinheiros. Além dos cultos públicos a Poseidon, os pescadores ofereciam a ele seus instrumentos de trabalho e barcos de pesca quando abandonavam a atividade (MACEDÔNIOS. Antologia Palatina. VI, 30). Por ser também cultuado em algumas póleis, como Esparta, como uma divindade dos subterrâneos, era honrado por pescadores ao fim da profissão, já que poderia suprir suas necessidade em um momento onde os homens do mar fixavam-se em terra.

# OS TRABALHADORES DO MAR: PESCADORES E SUAS DIVINDADES LIMÍTROFES

As divindades honradas por pescadores não eram, necessariamente, divindades marinhas, mas todas possuíam aspectos que podemos definir como ambivalentes. No conjunto das divindades aqui mencionadas, apenas Glauco se enquadra como marinho.

Filha de Zeus e Leto, irmã gêmea de Apolo, Ártemis é também a deusa da caça (HESÍODO, *Teogonia*, 920). É a protetora e guardiã de todas as espécies de animais, mas também dos caçadores (XENOFONTE, *Da caça*. V, 14, 25, 34). Seus domínios mais conhecidos são os bosques, florestas e montanhas, mas não só; eles também se estendem às fontes, riachos e o mar (HOMERO, *Hino a Ártemis*, 5-10).

Se Artemis era a deusa de todos os animais e de seus caçadores e se seus domínios incluíam as águas, nada mais justo que essa deusa fosse adorada também pelos pescadores (APOLONIDAS. *An*tologia Palatina. VI, 105). A deusa Ártemis tinha o direito aos primeiros





A deusa caçadora é também ambivalente, protege e pune, autoriza e proíbe. Com esta ambivalência a deusa é a grande reguladora da fronteira entre a cultura e o selvagem, cidade e litoral, já que sabemos que o pescador transitava entre estes dois espaços. Portanto, Ártemis está presente neste grupo, e era adorada tanto pelo seu atributo 'caçador' como pelo seu poder de regular os espaços proibidos evitando, assim, que o pescador ultrapassasse os limites permitidos atraindo, com isso, a contaminação social.

Outro aspecto a ser remarcado é sua origem. Ártemis, assim como Dionisos, era considerada uma divindade estrangeira, Cítia. E os tauros cítios eram conhecidos pelo total desconhecimento das regras de hospitalidade, logo, os estrangeiros eram capturados e degolados em nome da deusa. A deusa, portanto, como seus adoradores, representava o recluso, aquele que se coloca em um lugar de recusa ao contato do outro (VERNANT, 1988). Podemos entender essa reclusão também como social e ela se parece bastante àquela vivida por pescadores.

Mas assim como a deusa é assimilada pelos gregos e passa a cuidar para que os perigos da liminaridade não venham à tona, os pescadores, ao realizarem seus ritos, se re-inserem no espaço do civilizado. Todas as divindades não-marinhas honradas por pescadores possuíam esta característica de liminaridade, de indefinição, de circulação. Essa é também a relação construída entre os pescadores e Hermes.



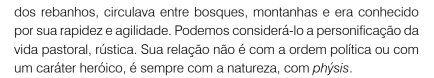
Hermes era filho de Zeus e Maia (HESÍODO, *Teogonia*, 938; EU-RÍPIDES, *Íon*, 1) e irmão de Apolo. Teria sido pai de Pan e Príapo simbolizando também, como o primeiro, a fecundação universal (HOMERO, *Hino a Hermes*, XVIII, 1). Era a divindade das fronteiras e dos limites por excelência. Deus das passagens, dos caminhos, das viagens. Deus dos comerciantes e dos viajantes. Esta era uma imagem de Hermes. Esta é também a primeira característica de Hermes que o ligaria aos pescadores. Este grupo é marcado por uma radical mudança de espaço. Talvez não possamos citar espaços físicos mais antagônicos que terra e mar, e os pescadores transitavam entre um e outro constantemente. A proteção de Hermes era, portanto, necessária.

Mas além de marcar as passagens Hermes assegurava, também, a passagem tranquila para uma segunda etapa da vida. Além de assegurar a travessia para o Hades, ele assegurava uma velhice tranquila. Por esta razão, Hermes era o principal deus à quem os utensílios usados durante a vida de trabalho eram dedicados (FELIPE DE TESSALÔNICA, *Antologia Palatina*, VI, 5, 62; JULIANO, *Antologia Palatina*, VI, 29).

Outro aspecto que associa Hermes ao grupo dos pecadores é o seu caráter astuto, enganador, sedutor (HESÍODO, *Os trabalhos e os dias*, 67-85), vivaz, engenhoso (HOMERO, *Ilíada*, XX, 35). Hermes personificava a *métis*, astúcia e experiência prática, que era necessária aos pescadores. Hermes era o que podemos chamar de um "deus dos pequenos" (BODSON, L, 1975, p. 48-49). E ser um "pequeno" era ser não somente um cidadão economicamente desfavorecido, mas também alguém que, como o deus mensageiro, prestava serviços aos "grandes".

Assim como Hermes, seu filho Pan era também um "deus dos pequenos". Era representado com uma forma meio humana e meio animal. Possuía um rosto barbudo e enrugado. Dois cornos ornamentavam sua cabeça. O corpo peludo e patas de cabra (HOMERO, *Hino à Pan, XVIII*, 5) lhe conferiam uma aparência bastante ambivalente. Não era homem mas também não era animal. Deus dos pastores e amante





Apesar de ser prioritariamente associado à atividade pastoral, Pan é também um caçador. Passa os dias a perseguir animais e ninfas. Portanto, Pan é, acima de tudo, uma divindade em oposição ao espaço urbano. Ele distancia-se do urbano por dois aspectos. Primeiramente, seu aspecto físico, bruto, animalesco, meio homem, meio animal o separa de um espaço onde a ordem é a regra (BORGEAUD, 1979). Em segundo lugar, o distanciamento espacial em que ele vive faz com que suas características não-civilizadas sejam ainda mais sublinhadas. A aparição de Pan em um espaço urbano e murado como a àsty não traz desordem; ao mesmo tempo que ele é visto na natureza selvagem é tido como um bom sinal, como o anuncio de abundância (ATENEU, *Deipnosofistas*, V, 182; IX, 387).

Os domínios de Pan, no entanto, não são rigidamente definidos. Ele circula por zonas limítrofes e de extremidades: terras além dos campos cultivados (terra civilizada), montanhas (os cumes, sobretudo), rios pedregosos (TEÓCRITO, *Cabreiro e pastor*, Idília V, 15), rochas costeiras ou mesmo o mar. Todos pertencem aos domínios de Pan.

O deus Pan é um deus dos pescadores e podemos entender a escolha deste grupo pois eles também eram homens que circulavam pelos lugares limítrofes e que desempenhavam uma atividade que os colocava constantemente em contato com a ambivalência destes locais. A passagem mar/terra, costa/montanha, costa/campo, campo/cidade era realizada por esse grupo e, portanto, nada mais justo que fossem atraídos por um deus que tinha poder sobre tais lugares. Era preciso estar bem com ele para que tudo se passasse da melhor maneira possível, até porque era conhecido o seu humor bastante variável (TEÓCRITO, *Thirsis*. Idília I, 15-20).

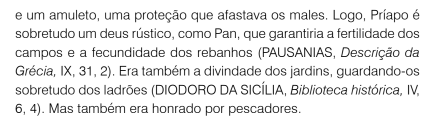


Relacionado a isto existe também, possivelmente, uma identificação associada a um certo distanciamento que os pescadores tinham da vida urbana. Até onde podemos aferir, esta participação era extremamente discreta pois a venda do peixe nos mercados da ágora não estava concretamente nas mãos dos pescadores e, sim, dos comerciantes (ALCIFRON, Cartas de pescadores, I, 2). Assim, estes homens eram tão isolados e estranhos à vida citadina quanto o deus Pan. Podemos imaginar, inclusive, que o aspecto físico dos pescadores era algo bastante distintivo, não deixando que passassem incólumes ao olhar do corpo cívico citadino. É claro que eles não eram metade homem e metade animal, contudo transitavam entre limites tênues do selvagem para o civilizado. O aspecto físico de Pan pode ser encarado como a síntese desta ambivalência que era realizada através de suas práticas, pelos pescadores. Um pescador na ásty, provavelmente, não era reconhecido como um igual.

Além do aspecto físico e do isolamento social, os pescadores possivelmente honravam o Pan caçador também. Para ele eram oferecidos instrumentos de trabalho, sobretudo redes, em troca de proteção e de abundantes pescas (LEONIDAS, *Antologia Palatina*, VI, 13). A Pan eram também oferecidas as primeiras presas capturadas (ALCEU, *Antologia Palatina*, VI, 187). Como Pan era também um deus dos 'pequenos', estas primícias significavam, por vezes, oferendas muito simples (ESTATILIOS. *Antologia Palatina*. VI, 196).

Como Hermes e Pan, Príapo era também um deus cultuado pelos pescadores e bastante ambivalente também, a começar por sua representação. Príapo, considerado um filho de Dionisos (ou Hermes) e Afrodite, é originário da cidade de Lampsaco mas é acolhido na Grécia onde era comumente confundido com Pan ou Hermes itifálico, o que não pode causar espanto visto sua principal característica física: um pênis de dimensões sobre-humanas. Como sabemos, o falo era ao mesmo tempo um signo de potência geradora, fecundadora,





Teócrito teria sido o primeiro autor a mencionar seu nome, um deus asiático que tinha na sua representação toda a força do poder gerador (TEÓCRITO, *Thirsis*, Idília 1, 21; Epigramas 3, 4). Esse era o poder demandado quando honrado por pescadores que pediam boa pesca (QUINTOS MARCIOS, *Epigramas votivos*, 89). Príapo também era uma divindade associada aos "pequenos" (OLENDER, 1978). As oferendas dedicadas a ele eram sempre em pouca quantidade ou mesmo os restos do que serviu de alimento para o pescador, mas também bebida e objetos não necessariamente ligados à pesca (MARCIOS, *Epigramas votivos*, 33). Os pescadores agradeciam a proteção durante alguma manobra de pesca e a ele eram oferecidas também, como a Hermes, os instrumentos de trabalho ao fim da vida ativa do pescador (ARCHIAS, *Epigramas votivos*, 192).

Não sabemos com certeza até que ponto a realização de oferendas a Príapo por parte dos pescadores e navegadores não estaria ligada a sua associação a Hermes ou Pan. Mas não podemos ignorar alguns fatores que o aproximam destes grupos, sobretudo dos pescadores. Assim como Pan, ele possuía uma imagem que o inseria em um limite bastante tênue entre o selvagem e o civilizado. Apesar de sua forma humana, ele era dono de um enorme falo que deformava seu corpo. Era um corpo 'feio' porque era um corpo não harmonioso, fora de um sistema de representação do belo como sendo a imagem do equilíbrio das formas (OLENDER, 1978). Príapo era dono de uma imagem singular. E mais que isso, possuía uma característica física que o marcava de forma grotesca. Esta marca nos permitiria perceber





Lembremos que o corpo humano, dentro de uma sociedade, se define por sua visibilidade. O corpo e sua vergonha, pudor, deformidade, diferença, estão submetidos ao olhar do outro. E o corpo de Príapo era sempre coberto, escondendo sua deformidade desconcertante. Quando o indivíduo se exclui do olhar do outro, ele desaparece. Ele passa a não pertencer à comunidade de homens livre e iguais. Príapo exclui uma relação dinâmica com o outro. Assim como Pan, ele se isola. Fica isolado como os pescadores são. Os pescadores possuíam este caráter de isolamento e não adequação ao espaço urbano e às suas regras de conduta. Possuíam um corpo marcado - pelo sol, pelo trabalho duro, pelos acidentes - que o identificava como um diferente, como o outro dentro da comunidade dos iguais. Não é de se espantar a identificação destes homens com tais divindades, tão próximas da realidade do seu cotidiano. E é a identificação com tais divindades que reforçará o caráter ambivalente dos pescadores.

Todas estas divindades mais estreitamente associadas aos pescadores possuem, portanto, um caráter dúbio, ambivalente. Estão sempre entre o selvagem e o civilizado, entre o mortal e imortal, entre





o animal e o humano. Estão sempre em trânsito. Mas acreditamos que nenhuma delas carregue tanto o peso desta ambivalência como Glauco. Este era, literalmente, um deus pescador.

#### GLAUCO: QUANDO O PESCADOR SE TORNA IMORTAL

Glauco teria sido um pescador da cidade beócia de Antédon, filho de Antédon (fundador da cidade) e Alcione ou de Poseidon e uma Naiade. Nascido mortal, Glauco percebe que alguns dos peixes capturados por ele, ao entrar em contato com uma erva, ganham vida novamente. Ele então come dessa erva mágica e se torna imortal - athánatos. Contudo, ao mesmo tempo que Glauco passa a ser imortal ele não se torna agheraos, ou seja, ele não fica liberto da velhice. Furioso com seu novo estado ele se joga no mar do alto de um rochedo (EURÍPIDES, Orestes, 318). Quando volta do mergulho, ele havia se transformado em uma divindade marinha - thalassios daímon, portanto, imortal - daímon athánatos (ÉSQUILO, Glauco marinho, Fragmento 54b) e ganha, como outras divindades ligadas ao mar, o dom da profecia (EURÍPIDES, Orestes, 358).

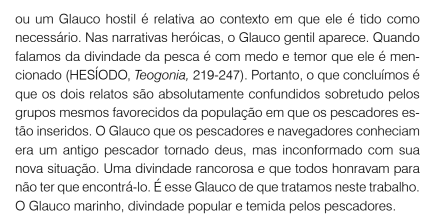
O relato de Glauco pescador por vezes se confunde com um outro, o de Glauco filho de Sísifo (ATENEU, *Deipnosofistas*, VII, 296). Este, herdeiro do trono da futura Corinto, se joga na fonte da imortalidade, mas, como não conseguia fazer com que os outros acreditassem em sua imortalidade, é jogado ao mar (OVÍDIO, *Metamorfoses*, XIII, 900; XIV, 75) tornando-se, então, a divindade marinha conhecida como Glauco. A transformação de mortal a imortal, a imagem envelhecida para sempre, o salto que marca sua mudança, todos essas são características comuns aos dois relatos. A principal diferença encontrada reside em como o deus Glauco de cada versão vai lidar com o seu poder de profetizar.

Segundo Marinella Corsano (1992), a diferença entre "ser jogado ao mar" e "jogar-se" ao mar marcava os dois caminhos tomados por esses personagens no processo de divinização. Glauco de Antédon, mesmo sentindo-se desesperado e furioso por não ter ganho com a imortalidade a juventude eterna garantida aos deuses, joga-se ao mar como um ato voluntário. Sua transformação dá-se por buscar, ativamente, alguma mudança. É claro que sabemos que tudo que acontece é por vontade dos deuses mas, nesse caso, Glauco ganha a possibilidade de acreditar em uma ação "independente". Portanto, quando retorna como deus marinho, tendo mesmo adquirido uma forma bastante semelhante a outras divindades marinhas, transforma-se em uma divindade benfazeja, que aparece para predizer os perigos, para ajudar. Uma vez pertencente a esse novo universo, se torna familiar de Nereu, considerado muitas vezes seu "porta-voz" (APOLÔNIO DE RODES, *Argonáuticas*, I, 1310a). Glauco de Antédon era, portanto, uma divindade querida.

Glauco de Corinto, ao contrário, quando é jogado do rochedo ao mar, sofre uma ação direta da vontade de Zeus. Para que pudesse provar sua imortalidade, foi preciso jogá-lo ao mar. Ele não teve escolha, ele não o fez por vontade própria. A decisão divina, no seu caso, foi muito mais explícita. Neste caso, Glauco é muito mais submetido ao juízo divino e, por isso, a cada ano quando faz um turno pela costa e pelas ilhas profetiza somente desgraças. É um deus taciturno, rancoroso – por não ter "escolhido" sua condição - temido, de quem os homens procuram se afastar para evitar suas predições.

Consideramos que ambos os relatos falam de um mesmo mito (DEFORGE, 1986). Podemos observar que o cerne é conservado nas duas tradições, principalmente o mergulho considerado o ponto chave para a transformação do personagem em um deus (CORSANO, 1992). Contudo, como podemos perceber que ambos os relatos se confundem construindo a imagem de um único Glauco marinho, concluímos que o uso de um ou outro, que a escolha entre um Glauco benfazejo

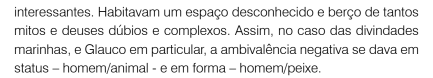




Uma primeira questão que se impõe diz respeito a já mencionada aparência que Glauco ganha após o mergulho decisivo. Como vimos anteriormente, Pan e Príapo possuíam traços e marcas peculiares nos seus corpos que os expunham ao olhar desconfiado, de estranheza. Esse lugar limítrofe era ocupado também por Glauco.

Para Ésquilo, que sabemos ter escrito um drama satírico chamado *Glauco Marinho - Glaukos pontios -* da qual nos restam apenas fragmentos, ele era um monstro - thauma - com face e dorso humanos, mas com cauda de peixe da cintura para baixo, uma besta selvagem de aparência humana, com a barba espessa, com o corpo incrustado de conchas de mariscos e ostras (ÉSQUILO, *Glauco Marinho*, Fragmentos 53-65, 714). Portanto, como toda divindade ligada ao meio marinho, Glauco possui uma imagem ambivalente. Sua cauda de peixe e seu corpo repleto de vestígios do mar o transformava em um ser diferente daquele homem que ele havia sido. Mas também não era um animal. E no caso das divindades marinhas essa imagem limítrofe, que por si só já garantia um lugar ambivalente e de desconfiança; era envolta por um segundo aspecto negativo, pois o animal com o qual a parte humana do deus dividia o corpo era um peixe. E os peixes, e os animais marinhos de uma forma geral, não eram considerados seres exatamente



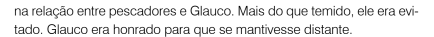


Mas o personagem Glauco possui outros lados a serem explorados. A divindade marinha Glauco pode ser confundida com os outros chamados "velhos do mar", divindades primordiais marinhas como Proteu, Nereu e Triton, todos também meio homem, meio peixe. Com Triton, Glauco divide outras características. Ambos colecionam aventuras amorosas, são dotados do dom da profecia e são, ao mesmo tempo, divindades boas e más. Contudo, peguemos a questão do dom profético em Glauco, pois consideramos que a diferença primordial se encontra aí. E essa diferença é que transforma Glauco em um personagem tão interessante para analisarmos o estatuto do pescador.

Como vimos, Glauco possuía um duplo aspecto para suas profecias. Tanto aparecia para ajudar como para predizer catástrofes. A questão principal está neste segundo aspecto. Triton, mesmo sendo uma divindade benfazeja e malfazeja ao mesmo tempo, realiza seu poder profético com justiça. Sua bondade com os homens ímpios é inesgotável (HERÓDOTO, *Histórias*, IV, 179). É temido mais pela sua força do que por ser um deus dado a desmandos.

Glauco, condenado a errar pelas costas, mares e ilhas, carregando o peso da velhice eterna não contente com sua condição, é o profeta das desgraças. É desta forma que os pescadores percebem Glauco. Ele é aos seus olhos um velho triste, amargo, que com suas aparições não prediz mais que catástrofes. Ele não é somente um profeta de quem pescadores esperam ouvir a verdade sobre o que se passará. Eles sabem que ele nunca traz boas novas (ATENEU. *Deipnosofistas*. VII, 2960). Além disso, a idéia de que Glauco procura se vingar daqueles que não acreditavam em sua imortalidade parece ser bastante presente





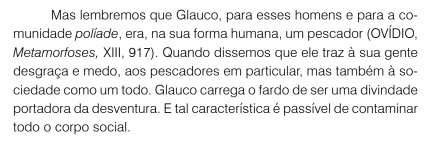
Glauco, uma vez por ano, visitava os mares, todas a ilhas, todas as costas, quando se podia ouvir suas lamentações em forma de ondas e ventos que anunciavam problemas vindouros. Os pescadores temiam serem testemunhas desta visita. Portanto, agachados em seus barcos, realizavam preces e sacrifícios para que nada lhes acontecesse. E quando escapavam das tormentas, encontramos referências de oferenda de um pedaço de seus cabelos, já que não possuíam nenhuma outra coisa (LUCIAN, *Antologia Palatina*, VI, 164).

A relação entre Glauco e os pescadores era como sua própria divindade: incompleta. Glauco recebe a imortalidade mas, ou por não poder prová-la ou por não se tornar jovem e belo, transforma-se em um deus atormentado. Não é mais humano, mas também não é um deus no pleno sentido do termo. Por ser imortal, não pode conviver com os homens, embora seu aspecto envelhecido lhe confira um caráter humano.

Este deus ambivalente, portanto, desenvolve com os pescadores, ou eles com o deus, uma relação de ambivalência também. É preciso honrá-lo para afastá-lo. Enquanto as outras divindades marinhas, por mais bravias sejam elas, são honradas para que apaziguem as águas, Glauco é a tormenta em pessoa. É ele que deve ser afastado para longe com seus oráculos e lamentações funestas.

Quando se transforma em Deus, após se tornar imortal, Glauco ganha o poder em potencial de se relacionar com os homens, seus adoradores. Contudo, isso não ocorre. Em uma sociedade do olhar, onde se reconhece o outro e a si mesmo no "olho no olho", pescadores e Glauco não se vêem. Quando se escondem em seus barco para não verem o deus estão procurando também não serem vistos por ele. A relação, então, fica incompleta. Ambos isolados, cada um de seu lado. Glauco como deus marinho traz a sua gente desgraça e medo.





Podemos entender, portanto, porque os pescadores carregariam sobre seus ombros um fardo também. Consideramos que os pescadores teriam sobre eles um olhar de desconfiança e medo muito associado às divindades ligadas a eles, principalmente Glauco. Possivelmente eles eram vistos também como portadores de desgraças ou problemas.

Percebemos, novamente, a questão do isolamento, do distanciamento presente quando falamos de pescadores e suas divindades mais estreitamente ligadas. Seja por suas formas animalescas, limítrofes, seja por uma impossibilidade de fixar-se a um espaço somente essas divindades estavam sempre em trânsito sem jamais pertencer a um lugar. Nem formas de homens, nem de animais. Não há como classificá-las.

Seja por sua aparência rude, sua pele queimada, seus corpos talhados pelo trabalho duro, seja pelo trânsito constante entre espaços contrários, os pescadores também não podiam ser associados somente a um lugar, nem físico, nem social. O isolamento enquanto grupo social alimenta, em contrapartida, todo o olhar de desconfiança que a comunidade *políade* poderia reservar a eles.

Outro aspecto interessante sobre esta questão é o salto no mar que proporciona a Glauco sua divinização. Segundo Jeanmaire (1939) e Deforge (1986), o salto de Glauco estaria inserido em uma tradição de salto com valor iniciático e de purificação. O salto representaria um mergulho no "outro mundo", no mundo dos deuses, um rito de passagem a um outro estágio, estágio este que pelo poder





purificador da água era o da imortalidade divina. Glauco, segundo Ésquilo, havia dito a pescadores: eu lavei meu corpo em bons banhos (ÉSQUILO. Glauco marinho. Fragmento 64). Para Ovídio, Glauco deve se lavar em cem águas correntes (OVÍDIO. Metamorfoses. XIII, 949-9550) para que se livrasse do que havia nele de mortal.

#### CONCLUSÃO

O que pudemos observar é, contudo, que o mergulho para Glauco não concretiza, verdadeiramente e completamente, nenhuma das duas promessas. Como valor iniciático, o salto traz a Glauco uma divindade incompleta, um corpo velho gasto pela idade e pelo mar. Como valor de purificação, o salto diviniza, porém cria uma entidade atormentada, funesta que, embora tenha se banhado em "águas primordiais", continua carregando o que havia nele de mortal, porém mais atormentado. O salto de Glauco, na nossa concepção, não inicia completamente e nem purifica verdadeiramente, criando uma divindade portadora de desgraças. Se Glauco era um pescador e não pôde ser purificado completamente com o contato com a água, porque os pescadores, ainda simples mortais, o seriam?

A desconfiança em relação aos pescadores encontra, portanto, uma de sua explicações no conjunto de divindades honradas prioritariamente por este grupo. Sabemos que outras divindades marinhas faziam parte do rol de deuses da pesca e pescadores. Mas eram esses deuses as figuras de primeiro plano no panteão grego e honradas por pescadores, mas também por toda a comunidade pertencente a uma polis marítima como era Atenas. Faziam parte dos cultos públicos.

Pan, Príapo e sobretudo Glauco nos permitem apreender o quão ambivalente era o lugar dos pescadores dentro desta sociedade e o quão poderia ser considerado perigoso o seu contato com o corpo social.



# REFERÊNCIAS

# DOCUMENTAÇÃO

AESCHYLUS. Suppliant Maidens, Persians, Prometheus, Seven Against Thebes. London: Loeb, vol. I, 1996.

ALCIPHRON. The letters of Alciphron, Aelian and Philostratus. Londres: Loeb, 1960.

ANTIPHANES. *In:* EDMONDS, J. M. The fragments of Attic comedy. Vol.I, II, Leiden: Brill, 1959.

APPIAN. Roman History. London: Loeb, 1995.

ARISTÓTELES. Politique. Paris: Les Belles Lettres, 1971, 1991.

ATHÉNÉE. Les Deipnosophistes. Paris: Les Belles Lettres, vol.I e II, 1956.

DIOGENES LAERTIUS. Thales. London: Loeb, 1995.

EURIPIDE. Théâtre Complet. Paris: GF- Flammarion, vol. I e II, 1989.

HÉSIODE. Les Travaux et les Jours. Paris: Belles Lettres, 1986.

HÉRODOTE. Histoires. Paris: Les Belles Lettres, 1963.

HOMÈRE. Hymnes. Paris: Les Belles Lettres, 1936.

HOMÈRE. Iliade. (tomo I, II, III, IV). Paris: Les Belles Lettres, 1961, 1957.

HOMÈRE. L'Odyssée. Paris: Les Belles Lettres, 1924.

LUCIAN. The Dead come to Life, or the Fisherman. London: Loeb, 1999.

MENANDER. *In:* EDMONDS, J. M. **The Fragments of Attic comedy**. Vol. III, Leiden: Brill, 1961.

PAUSANIAS. Description de la Grèce. Paris: Les Belles Lettres,1998, 2000.

PLATO. The Laws. London: William Heinemann, 2 vols., 1984.

XÉNOPHON. L'Art de la Chasse. Paris: Les Belles Lettres, 1994.



#### EPIGRAMAS E EPIGRAFIAS

DARESTE, R. *et alii*. (trad.). **Recueil des Inscriptions Juridiques Grecques**. Roma: L'Herma, 2 volumes, 1965.

HALLOF, Klaus et alii. (trad.). **Inscriptiones Graecae** – *Atticae*. Berlim: New York. 1998.

WALTZ, P. (trad.). Anthologie Palatine. (tomo I à IV). Paris: Les Belles Lettres, 1931.

#### **DICIONÁRIO**

CHANTRAINE, P. Études de vocabulaire grec. Paris: Klincksieck, 1956.

#### REFERENCIAS EM GERAL

BOARDMAN, J. The Greeks overseas. Londres: Thames and Hudson, 1980.

BODSON, L. **IERA ZWIA**. Contribution à l'Étude de la place de l'animal dans la religion grecque ancienne. Bruxelles: Palais des Académies, 1975.

BORGEAUD, Ph. **Recherches sur le dieu Pan**. Roma: Institut Suisse de Rome, 1979.

CORSANO, M. Glaukos. Miti greci di personaggi omonimi. Roma: Ateneo, 1992.

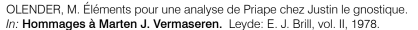
DEFORGE, B. Le destin de Glaucos ou l'immortalité par les plantes. *In:* JOUAN, F. (Ed.). **Visages du destin dans les mythologies**. Mélanges Jacqueline Duchemin. (Actes du colloque de Chantilly, 1-2 mai). Paris: Les Belles lettres, 1980.

DEFORGE, B. Eschyle, Poète cosmique. Paris: Les Belles Lettres, 1986.

JEANMAIRE, H. **Couroi et courètes**. Essai sur l'éducation spartiate et sur les rites d'adolescence dans l'antiquité hellénique. Lille: Bibliothèque Universitaire, 1939.

KAHN-LYOTARD, L. Hermès passe ou les ambiguïtés de la communication. Paris: François Maspero, 1978.





RUDHARDT, J. De la maternité chez les déesses grecques. **Revue de l'histoire des religions**. Paris: PUF, 1991.

SÉCHAN, L. Légendes grecques de la mer. *In:* **Bulletin de l'Association Guillaume Budé.** Supplément Lettres d'Humanité, tomo XIV. Paris: Les Belles Lettres, 1955.



# 8

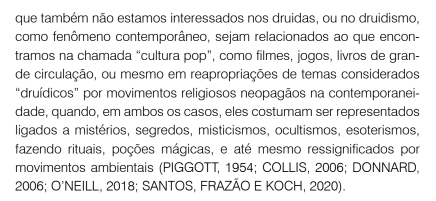
**Dominique Santos** 

A imagem dos Druidas e as representações de suas práticas mágico-religiosas nas fontes da antiguidade Chamamos<sup>62</sup> de "celtas" alguns dos povos que habitaram várias partes da Europa, mais ou menos desde a assim denominada "Idade do Ferro", a partir dos anos 750 antes da Era Comum até o século VI já da nossa Era. Dependendo da região e do idioma, esses grupos foram mencionados por diferentes nomes nos textos produzidos na Antiguidade, como "Gálatas", "Gauleses", "Celtíberos", "Celto-lígures", "Celto-citas", dentre outros (FREEMAN, 1996). Eles falavam idiomas derivados de um tronco comum e, geralmente, viviam em uma espécie de assentamento fortificado construído em lugares altos, os *oppida*. Em termos de estrutura social, embora não se limitassem a essa divisão tri-funcional, as sociedades "célticas" são bastante conhecidas por seus guerreiros e guerreiras, com suas charruas e armas militares, reis e rainhas, que também se envolviam diretamente nas atividades bélicas, e na esfera mágico-religiosa por seus druidas, espécie de sacerdotes daqueles povos (SANTOS, 2006; 2013).

Há várias referências aos druidas em textos literários produzidos na Irlanda e no País de Gales na Antiguidade Tardia e na Idade Média, escritos tanto em irlandês quanto em galês, como, por exemplo, os pertencentes ao chamado "Ciclo de Ulster", a partir dos quais conhecemos o druida Cathbadh, da corte do rei Conchobar, mas também em latim, como a *Vita Patricii*, de Muirchú, que menciona um suposto encontro de Patrício com os druidas do rei Loeghaire. As crônicas mais antigas sobre Santa Brígida de Kildare também dizem que a mais recente personagem a ter em sua homenagem um feriado nacional na Irlanda foi criada em uma casa de druidas. Em galês, a Vida de São Beuno conta que depois de sua morte, ao chegar no céu, encontrou lá alguns druidas (ALDHOUSE-GREEN, 2010). Aqui, todavia, nos interessam não esses relatos, mas os druidas da Antiguidade, tais quais são representados nas fontes em grego ou latim. Isso significa



<sup>62</sup> Capítulo de livro originado do projeto 297/2021 – "Entre oralidade e letramento: uma análise do sistema educacional dos druidas a partir das fontes clássicas", financiado pela FURB – Universidade de Blumenau.



A palavra "druida", possivelmente, é derivada do proto-céltico druwits, composto por daru (carvalho) e wid (ver/saber), que, por sua vez, relaciona-se ao proto-indo-europeu dóru (árvore) e weyd (ver/saber). Foi a partir daí que os termos em línguas modernas surgiram, como drüw, em proto-britônico, druw, em córnico, dryw, em galês, drȳ, em inglês antigo, que resultará em druid, em inglês moderno, druí, em irlandês antigo, que, por sua vez, resultará no irlandês moderno draoi, no gaélico manês druaight, no gaélico escocês draoidh, e no gaulês druwits. A palavra nas línguas românicas seguiu o caminho a partir do grego  $\delta \rho v i \delta \alpha u$  e do latim druidēs e druidae. Assim, tivemos o francês antigo e moderno e o occitano druide, e também o italiano, espanhol e português druida.

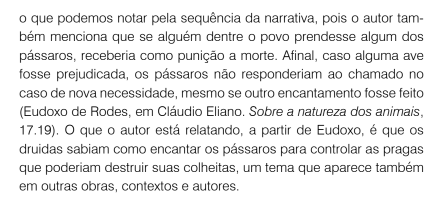
Considerando essa genealogia e o significado das palavras, a relação entre "druida" e "carvalho" tem sido feita com frequência, o que os apontariam como "sábios do carvalho", mas, recentemente, a maior parte dos pesquisadores tem preferido enfatizar a relação entre "druida" e "sabedoria", que seria mais abrangente e capaz de explicar as várias funções druídicas (ALDHOUSE-GREEN, 2010). É possível considerar, então, que eles são "os muito sábios", ou "aqueles que têm o grande conhecimento", realizando várias atividades entre os celtas da Gália e outras localidades (LUPI, 2004; ALDHOUSE-GREEN, 2010; OLIVIERI, 2014).



Dentre as funções desempenhadas pelos druidas nas sociedades célticas estavam a de orientar juridicamente e explicar as leis, ensinar, fornecer conselhos políticos, organizar as genealogias, zelar pela memória oral e tradição, cuidar de temas relacionados com a matemática, fazer cálculos astronômicos, atuar na diplomacia, exercer uma espécie de medicina da natureza e, a que nos interessa mais de perto neste texto, a liderança das práticas mágico-religiosas, ou seja, reunir, sistematizar, ordenar, representar, praticar e explicar àquelas comunidades nas quais estavam inseridos os temas relacionados com o supra sensível e o sensível interpretado a partir da magia e da religião. É preciso, então, de antemão, compreender que o papel dos druidas não se limitava a isso, ou seja, não eram nem as únicas e nem as mais importantes atuações que desempenhavam, o que dependia não somente de cada época e lugar, mas também de cada contexto e situação específica, que poderiam requerer dos druidas que exercessem diferentes atividades (LUPI, 2004, 74; ALDHOUSE-GREEN, 2010; OLIVIERI, 2014; SANTOS, FRAZÃO E KOCH, 2020), como as que acabamos de mencionar. Apesar dessas várias funções que desempenharam, a opção metodológica que fazemos é dedicar-nos à compreensão das representações do papel mágico-religioso dos druidas nas fontes da Antiguidade, tentando perceber como atuavam nesta esfera específica. Tal concentração nos permitirá investigá-la de forma mais detalhada. Assim, buscamos sistematizar, problematizar e interpretar alguns relatos, tanto positivos como negativos, que mencionam a relação dos druidas com os fenômenos suprassensíveis.

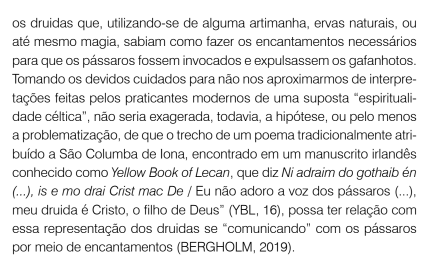
Um desses relatos nos chegou a partir de um fragmento. Trata-se de uma menção a Eudoxo de Rhodes, encontrada na obra *Sobre a natureza dos animais*, de Cláudio Eliano. Nela, o autor cita uma passagem de Eudoxo, em que ele diz que os gálatas orientais, certamente por meio de seus sacerdotes, possivelmente os druidas, faziam orações e sacrifícios para encantar os pássaros para que atacassem os gafanhotos e protegessem as colheitas. Trata-se de algo importante,





O pássaro em questão é o Seleukis, ou, em português, "Seleucides". Segundo Nelson Papavero e José Roberto Pujol-Luz, trata-se do pastor cor-de-rosa, o Pastor roseus, atualmente Sturnus roseus, de acordo com a classificação de Lineu. Plínio, o Antigo, registrou informações sobre essas aves (História Natural, 10.39). Segundo ele, os moradores do Monte Cadmo ofereciam orações a Júpiter para que aquelas aves viessem e comessem os gafanhotos, também para evitar destruição da colheita. Encontramos informação semelhante em uma referência do historiador bizantino Zósimo, segundo quem o oráculo de Sarpedônio, um nome da região para o deus Apolo, mandava os mesmos pássaros para destruir os gafanhotos e que eles voavam entre os insetos capturando-os. Papavero e Pujo-Luz mostram que esses não são os únicos relatos a mencionarem essa relação entre pragas destrutivas e algum tipo de invocação divina para auxiliar em seu combate. Os autores analisaram a relação entre deuses e gafanhotos em sociedades da Eurásia e viram que o tema também aparece, por exemplo, na China e na Mesopotâmia (PAPAVERO E PUJOL-LUZ, 2010). O fato dos pássaros conhecidos como pastores cor-de-rosa auxiliarem no combate à praga de gafanhotos é, então, conhecido em outras culturas e até mesmo a associação entre o aparecimento das aves e algum tipo de intervenção divina também se faz notar. A novidade no relato de Eudoxo de Rhodes citado por Cláudio Eliano é que entre os gálatas são, possivelmente,

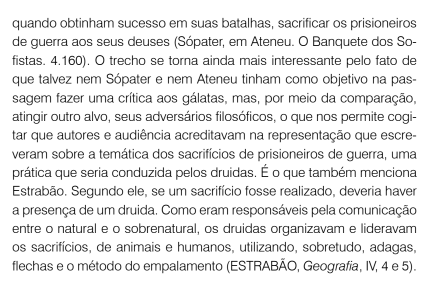




Outro autor cuja obra nos proporciona testemunhos acerca dessa atuação druídica no campo mágico-religioso é Tácito. Ele afirma que certa vez, pelo menos por um momento, os romanos ficaram com medo dos druidas, pois estavam cercados por eles, que levantavam as mãos para os céus e faziam toda sorte de "terríveis imprecações", que "assustaram os soldados" (Tácito, Anais, 14.30). Recuperados, porém, os soldados romanos teriam vencido os druidas e destruído seus "bosques, dedicados a superstições desumanas" (TÁCITO, Anais, 14.30). Além disso, o historiador romano afirma que os druidas cobriam seus altares com sangue das vítimas sacrificadas, pois consultavam suas divindades a partir da adivinhação por meio das entranhas humanas (TÁCITO, Anais, 14.30).

Não é a única referência que encontramos nas fontes da Antiguidade mencionando a questão do sacrifício realizado pelos druidas. Um certo Sópater de Pafos, citado por Ateneu, em tom que é próprio daquele autor, o da comparação, da ironia, da paródia, e da comédia, disse que sacrificaria no altar três dentre os falsos dialéticos que combatia em seus discursos, assim como era costume entre os gálatas,

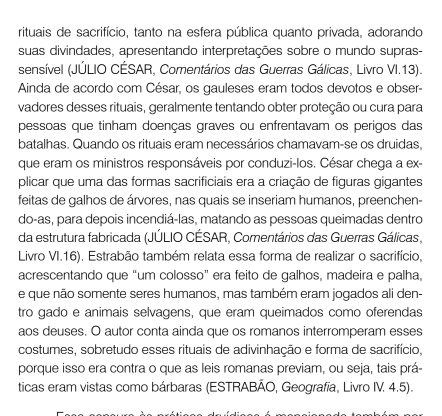




O tema também é testemunhado por Diodoro, que relata precisamente a forma como o prisioneiro deveria ser sacrificado. Estando de pé, a pessoa era perfurada por uma adaga no peito, pois esse método garantiria que os druidas pudessem ler o futuro observando como o corpo cairia ao chão, o que era uma das formas de adivinhação praticada. Os druidas também faziam interpretações do futuro a partir da contração dos membros e vísceras do morto, além da observação de como e em que direção o sangue jorrava (DIODORO SÍCULO, *Biblioteca Histórica*, V, 31, 3). O autor afirma ainda que esses sacrifícios de prisioneiros de guerra agradavam os deuses dos druidas (DIODORO SÍCULO, *Biblioteca Histórica*, V, 32, 5).

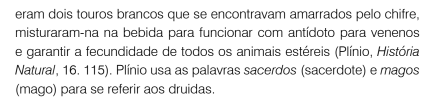
Em sua obra sobre o tema da adivinhação, Cícero também aborda a questão e conta que Eduano, um druida que ele afirma ter conhecido, dominava essa arte. Segundo o autor, dois métodos de adivinhação eram praticados por aquele druida e seus conhecidos, o augúrio e também a conjuração (CÍCERO, Sobre a adivinhação I, 41, 90). De igual modo, o general romano Júlio César escreveu que os druidas realizavam





Essa censura às práticas druídicas é mencionada também por Plínio, o Antigo. Em sua obra *História Natural*, ele fala que os druidas trajavam vestes brancas e faziam rituais nas florestas, principalmente nos carvalhos, uma imagem que será bastante revisitada na posteridade, principalmente na literatura e no cinema, apesar de ser a única referência textual das fontes clássicas que temos apontando para essas características. O ritual descrito pelo autor é o do visco (*Viscum album*), ou erva-de-passarinho, como chamamos no Brasil. Na ocasião, faziam-se os preparativos para um banquete e realizavam-se sacrifícios. No relato de Plínio, um druida subiu na árvore e cortou a erva crescida junto a ela. Quando ela caiu, foi recebida por outros druidas. Depois de imolarem as vítimas sacrificiais, que, na ocasião descrita,



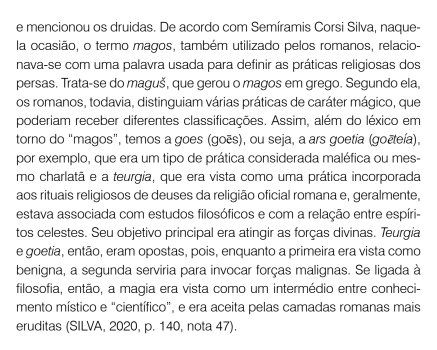


De acordo com o levantamento, sistematização e cruzamento linguístico feito por Bożena Gierek a partir de vários dicionários de línguas europeias, magia possui algumas características em comum: geralmente, trata-se de uma relação com poderes imaginários que conseguem fazer com que coisas que pareciam impossíveis ocorram; é uma arte que tenta conjurar forças sobrenaturais por intermédio da manipulação de objetos, feitiços, recitação de fórmulas verbais, oferendas, encantamentos ou poções; por um lado, os meios mágicos são sobrenaturais, mas, por outro, interferem na natureza; a magia envolve a performance de atos com o objetivo de criar certos eventos ou condições e modificar objetos ou pessoas por meios misteriosos; por fim, requer a presença de especialistas, pois é essa especialização que garantirá a execução da magia (GIEREK, 2014).

Nesse sentido, considerando os apontamentos de Gierek, poderíamos dizer que os druidas seriam magos. Todavia, não se limitavam a isso, já que, como vimos, eles também exerciam práticas religiosas de sacerdócio, eram também fisiólogos, pois estudavam a natureza, além de também poderem ser considerados filósofos e estudarem o movimento dos corpos celestes, ou seja, tinham conhecimentos astronômicos. Afinal, como escreveu o orador, filósofo e escritor de língua grega Dion Crisóstomo, os druidas de dedicam à arte profética e a todo tipo de conhecimento (DION CRISÓSTOMO, *Orationes*, 49).

Para compreender os apontamentos feitos por Plínio, é interessante observar também o que se considerava magia no contexto em que o autor romano, amigo do imperador Vespasiano, viveu, ou seja, os primeiros anos do principado, quando ele escreveu sua *História Natural* 





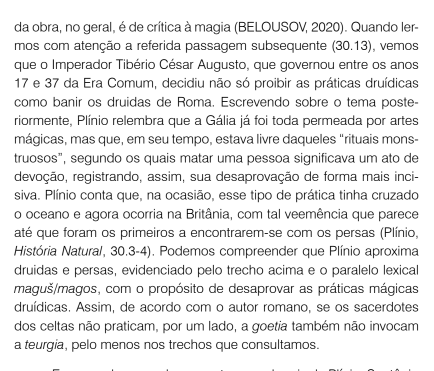
Considerando isso, apesar de Plínio usar termos como sacerdos e magos e não algo relacionado com a yonteía/goēteía, ele também não fez opção por algum vocábulo próximo do campo da teurgia, algo que talvez pudesse caber, já que, como vimos, os druidas tinham conhecimentos filosóficos e astronômicos (LUPI, 2004). O ritual do visco mencionado por ele, inclusive, era realizado observando o movimento da lua e o período do ano. Políbio, autor de língua grega, por exemplo, também relata que um exército gálata interrompeu suas atividades por conta de um eclipse lunar, pois consideraram o fenômeno um mau augúrio (POLÍBIO, Histórias, 5.78). Há um objeto material encontrado por arqueólogos que também pode coadunar o que as fontes da Antiguidade afirmam sobre o conhecimento astronômico dos druidas, o chamado "Calendário de Coligny". Encontrado no ano de 1897, na França, trata-se de um calendário datado do primeiro século da nossa era, dividido em doze meses, com textos na língua dos gauleses e caracteres latinos.



Segundo Miranda Aldhouse-Green (2010, p. 8), o calendário continha "claramente um texto religioso que os sacerdotes poderiam consultar quando faziam seus prognósticos". Nelson Bondioli afirma que é um calendário lunissolar, pois articulava os dois sistemas, o lunar, dos celtas, e o solar, dos romanos (BONDIOLI, 2012). É a mesma conclusão apontada por Filippo Lourenço Olivieri (2014), para quem a divisão dos meses do calendário foi pensada para articular as duas maneiras de pensar o tempo. O que nos permite associar o calendário ao conhecimento druídico sobre astronomia é o fato de ter sido encontrado em região correspondente à Gália e estar escrito em idioma céltico, a língua gaulesa falada na Europa continental durante a República e o Império Romano, em regiões que hoje equivaleriam a França, Luxemburgo, Bélgica, Suíça, Holanda, Alemanha e ao Norte da Itália. O fato, então, é que algumas passagens das obras da Antiquidade e o Calendário de Coligny nos mostram que os druidas tinham conhecimento astronômico, o que, associado com a Filosofia, poderia sinalizar para a associação de suas práticas mágicas com a teurgia, uma opção não escolhida por Plínio. Talvez o ponto central relacionado com a escolha do autor romano em considerá-los magos seja o fato de que a teurgia estava relacionada aos deuses do panteão romano e talvez Plínio pode ter sentido a necessidade de estabelecer uma separação entre as divindades romanas e as de outros povos, considerados bárbaros a partir da sua perspectiva. Por isso, a aproximação entre os druidas e os persas.

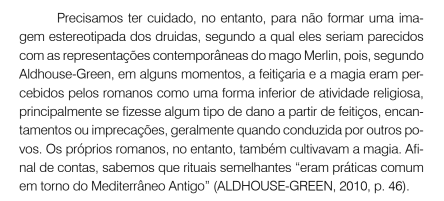
Malgrado os druidas não praticarem então a *goēteía*, podemos observar em outro fragmento da *História Natural*, uma passagem localizada mais adiante na obra (30.13), que, em consonância com outros autores que escreveram mais ou menos em sua época, Plínio mesmo assim desaprovava suas práticas. Além disso, apesar do primeiro trecho (16.115) não sugerir que ele expressava um repúdio tão claro quanto, por exemplo, o de Estrabão, parecendo antes estar mais preocupado em descrever o ritual dos druidas em si e enfatizar a relação deles com o visco, o contexto no qual a referência está inserida dentro





Escrevendo cerca de quarenta anos depois de Plínio, Suetônio menciona que os ritos "religiosos" druídicos eram "cruéis" e "horríveis" e lembra que Augusto os tinha proibido aos cidadãos de Roma. No tempo do Imperador Cláudio, todavia, as práticas druídicas seriam banidas para todos, em uma tentativa de livrar a Gália de tais costumes (SUETÔNIO, *Cláudio*. 25.5), apesar de sabermos que isso, na prática, não funcionou, uma vez que o druidismo continuou a ser praticado durante o reinado de Nero e, pelo menos, até o de Alexandre Severo, já no terceiro século. A referência que encontramos, então, em Júlio César (*Comentários das Guerras Gálicas*, Livro VI.16), de que a Gália era voltada à religião e à superstição parece se manter pelos próximos períodos, ajudando a formar o que seria uma das maneiras romanas de interpretar as práticas druídicas.





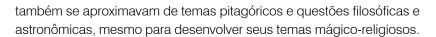
Além disso, as atividades dos druidas, mesmo apenas dentro do campo mágico-religioso, também não podem ser restritas ao tema da magia, da adivinhação e dos sacrifícios. As fontes da Antiguidade nos permitem saber ainda que eles acreditavam na existência de uma alma, que deixava o corpo quando ele morria. Segundo César, por exemplo, os druidas acreditavam na vida após a morte. Ele afirma que os funerais dos gauleses eram enormes e custavam muito caro, pois tudo que o morto utilizava ou gostava em vida era queimado junto com seu corpo, até mesmo seus animais e escravizados. Ele também escreveu que os druidas acreditavam não somente que as almas deixam os corpos quando eles morrem, mas que podem até mesmo transmigrar para outro corpo e que, exatamente por isso, eles não temem a morte, pois sabem que a alma não pode padecer, apenas o corpo (JÚLIO CÉSAR, Comentários das Guerras Gálicas, Livro VI. 14;19). O que César narra é confirmado por outro escritor, Lucano, que, apesar de não deixar de remarcar que os druidas, quando a guerra terminava, retornavam aos seus ritos "bárbaros e odiosos" (LUCANO, Pharsalia, I, 450-1), também afirma que os druidas não acreditavam na existência do Hades, o infra mundo grego. Assim, quando uma pessoa morre, sua alma não vai para o mundo dos mortos, mas para outro lugar. A morte seria, então, para os druidas, somente uma mudança de forma de existência da alma (LUCANO, *Pharsalia*, I, 441).



Diodoro Sículo, após mencionar que os druidas conheciam artes de cura a partir de ervas medicinais e ressaltar que praticavam adivinhação, também afirmou que eles acreditavam na reencarnação das almas e que eles tinham atitudes filosóficas próximas às dos pitagóricos (DIODORO SÍCULO, Biblioteca Histórica, V, 28-31). O testemunho de Diodoro encontra paralelo na obra de Clemente de Alexandria, que também, sem deixar de mencionar que os druidas praticavam adivinhação, mencionou que a doutrina druídica se aproximava da de Pitágoras (Stromata, I, 15). É em uma obra do terceiro século, atribuída a Hipólito de Roma ou a um "pseudo-Hipólito", que encontramos vários sistemas de crença considerados por quem escreveu a Refutação de todas as heresias, também conhecida como Philosophumena, que podemos ver mais detalhes dessa relação entre os druidas e os pitagóricos, pois um dos sistemas atacados na obra, por ser considerado uma "heresia", é justamente o druídico. Lemos que os druidas dos celtas não só cultivavam a filosofia pitagórica, que teriam aprendido de um professor de origem trácia chamado Zamolxis, um dos discípulos de Pitágoras, como a teriam dominado, depois de investigá-la completamente. O autor da obra afirma que os druidas eram capazes de predizer alguns eventos a partir de cálculos e números relacionados com a arte pitagórica. Assim, por um lado, os druidas eram versados na arte de Pitágoras, por outro, também recorriam aos ritos mágicos (HIPÓLITO, Philosophumena, XXII).

Como podemos observar, então, apesar de exercerem outras funções, os druidas atuavam na execução de sacrifícios, práticas mágicas e religiosas, adivinhações e realização de profecias, ou seja, na tentativa de controle do mundo sobrenatural. Eles conduziam a comunicação entre este mundo e o espiritual, exercendo autoridade sagrada, falando sobre a vida e a morte (ALDHOUSE-GREEN, 2010). Ou seja, era o druida que precisava explicar e ordenar quais os rituais deveriam ou não serem praticados e em que ordem e forma, fazer as adivinhações necessárias, explicar o passado e tentar prever o futuro. No entanto,

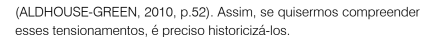




As práticas druídicas, mesmo aquelas restritas ao que chamamos de "sobrenatural", podem, e tem sido, interpretadas pelo menos de duas maneiras, uma negativa e outra positiva. Ambas fazem parte de uma tentativa tanto de gregos quanto de romanos de compreender e se relacionar com os celtas, o que inclui a elaboração de identidades e alteridades, semelhanças e diferenças, muitas vezes a partir de processos de tentativas de colonização política, religiosa, cultural e administrativa romana, o que, apesar dos problemas do termo, os autores de língua inglesa gostam de chamar de *romanization*/romanização (WEBSTER, 1999).

Falando sobre essa relação com os romanos, David Rankin denominou de interpretatio romana, a tentativa de compreensão, quase sempre por meio de representações pejorativas, das divindades nativas (Rankin, 1987). Nelson Bondioli também considerou que a compreensão dos celtas é comumente estereotipada na interpretação tanto de gregos como de romanos. Ele aponta que essa representação dos druidas como bárbaros gera, inclusive, uma contradição no olhar romano, pois guando as fontes clássicas falam sobre as atividades gerais dos druidas, como a diplomacia ou alguma atividade política, elas são pensadas como positivas, mas quando se trata da esfera mágico--religiosa, na grande maioria dos casos, é vista como negativa (BON-DIOLI, 2014). Aldhouse-Green também reconhece uma mudança de tom na forma de representar os druidas dependendo da época, pois os textos produzidos no primeiro século da Era Comum apresentariam uma visão mais negativa. A explicação para isso é que é possível que as atividades druídicas estivessem em declínio na Gália, além de os romanos terem novas atitudes com relação aos gauleses. No entanto, a autora observa que mesmo no novo contexto, os druidas jamais deixaram de representar uma resistência e uma ameaça aos romanos, mesmo se eles "tiveram sua participação na arena política diminuída"

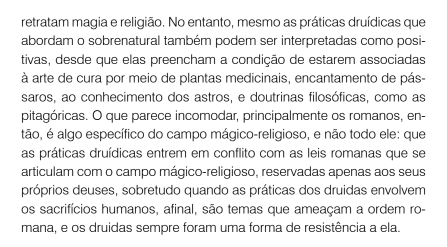




É o que Ralph Haussler tenta fazer, contextualizando a cronologia dessas representações. De acordo o autor, as fontes clássicas tentam manipular de forma consciente a imagem que a audiência de cada período tinha dos celtas. Assim, os escritores romanos recorreram aos topoi retóricos para configurar suas narrativas. Primeiro, mencionam os celtas para apontar seus comportamentos inadequados, o que justificaria algumas invasões romanas em territórios que pertenciam aos celtas, quando isso era uma prática necessária. Uma vez que César foi à Gália e precisou negociar com os gauleses, entrou em cena a diplomacia e outros topoi mais positivos. O que os autores romanos dizem, então, segundo Haussler, mudaria de acordo com as necessidades de cada época. Além disso, eles podem ter desejado se concentrar em representações negativas dos druidas, em particular, mas não de todos os gauleses, já que César havia dado cidadania romana para alguns gauleses em 49 antes da Era Comum e Cláudio, cerca de cem anos depois, já na nossa era, permitiu que alguns gauleses se juntassem ao senado romano (HAUSSLER, 2014). O próprio Haussler reconhece, todavia, que a imagem negativa dos druidas é equivalente aos sacrifícios humanos, sobretudo o tema do wicker man, o protótipo humano feito de madeira e palha onde seres humanos e outros animais eram queimados em seu interior. Já a imagem é mais positiva quando aborda o druidismo de forma mais ampla, principalmente quando associado com os temas pitagóricos (HAUSSLER, 2014).

Considerando tudo o que discutimos até aqui, o que parece, então, é que há várias maneiras de compreender as representações sobre os druidas, esses sacerdotes das sociedades célticas nas fontes da Antiguidade. Elas mudam dependendo do contexto, do autor e do interesse. Além disso, as representações que abordam as práticas gerais dos druidas parecem ser mais positivas do que aquelas que





# REFERÊNCIAS

# FONTES CLÁSSICAS UTILIZADAS

CICERO. **De divinatione**. Loeb Classical Library. Translated by W.A. Falconer. Harvard University Press, 1992.

CICERO. **On divination**. Book 1. Translated by David Wardle. New York: Oxford University Press, 2006.

CLEMENTE DE ALEXANDRIA. **Stromata, or Miscellanies**. *In:* Ante-Nicene Fathers, vol. 2. Edited by Alexander Roberts, James Donaldson, and A. Cleveland Coxe. Translated by Alexander Roberts and James Donaldson. American ed. Buffalo, NY: Christian Literature Publishing Co., 1885.

CLEMENT OF ALEXANDRIA. **Stromateis**. Books one to three. Washington, D.C. Ferguson, J. (Transl.). The Catholic University of America Press, (1991).

DION CHRYSOSTOM. **Discourses**. trad. J. W. Cohoon. 4. ed. Cambridge: University Press, 1971.

DIODORO SÍCULO. **Biblioteca Histórica**. Trad. Parreu, Francisco, Gredos, Madrid, 2001.

DIODORUS SICULUS. **Library of History**. Trad. Geer, Russel M., Loeb Classical Library, Massachusetts, Vol. X, 2006; trad. Walton, Francis R., Vol. XI, 1957.





ESTRABÃO. **Geography**. Vol. II. books 3-5. Classical Library Edition. Trad. para o inglês de H. L. Jones. Reprinted. Cambridge: Harvard University Press. 2006.

EUDOXUS. In: AELIAN. **De Natura Animalium**. libri xvii, varia historia, epistolae, fragmenta, Vol 1. Aelian. Rudolf Hercher. In Aedibus B.G. Teubneri. Lipsiae. 1864.

EUDOXUS. In: AELIAN. **De Natura Animalium**. On the Characteristics of Animals. III: 12-17. Traduzido para o inglês por A.F. Sholfield. Harvard University Press, Massachusets, 1959.

HIPÓLITO. Refutação de todas as heresias/Philosophumena. ROBERTS, Alexander & DONALDSON, James (Eds.). **Ante-Nicente Christian Library:** Translations of the writings of the Fathers down to A.D. 325. Vol. VI. Hippolytus, Bishop of Rome. Vol. I. Traduzido pelo reverendo J. H. Macmahon. Edinburgh: Murray and Gibb, 1868.

HIPÓLITO. Refutação de todas as heresias e Homilia sobre a Heresia de Noeto. Tradução de ROBERTS, Alexander, D.D. & DONALSON, LL.D. **Ante-Nicene Fathers**, 10, vols. Massachusets, EUA: Hendrickson Publisher, 1994.

JULIO CÉSAR. **Comentários sobre as guerras civis**. Tradução de Antônio da Silveira Mendonça. São Paulo: Editora Estação Liberdade, 1999.

JULIUS CAESAR. **The Gallic War**. Loeb Classical Library Edition. Trad. para o inglês de H. J. Edwads. Reprinted. Cambridge: Harvard University Press. 2004.

LUCANO. **The civil war** (pharsalia). Translated by J. D. Duff. Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press, 1928.

PLÍNIO, O VELHO. **Histoire Nataurelle**. 37 vols. Collection des Universités de France. Association Guillaume Budé. Paris: Société d'éditions 'Les Belles Lettres', 1950-1972.

PLÍNIO, O VELHO. **Historia Natural**. Madrid: Gredos, 1984.

PLINY, THE ELDER. **Natural History**. 10 vols. London: Loeb Classical Library, 1938-1963.

POLIBIO. **Historia**. Trad. M. B. Recort. 3 v. Madrid, Espanha: Editorial Gredos, 1981.

POLÍBIO. **História pragmática**: Livros I a V. Trad. B. B. Sebastiani. São Paulo: Perspectiva: Fapesp, 2016.

POLÍBIO. **História**. Trad. M. G. Kury. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 1996.

POLYBIUS. **The Histories**. Trad. R. Waterfield; introdução e notas por B. McGing. Oxford: Oxford University Press, 2010.



SOPATER. *In:* ATHENAEUS. **Deipnosophistae**. Loeb Classical Library, 7 volumes, Greek texts and facing English translation: Harvard University Press, 1927 thru 1941; translation by Charles Burton Gulick. Livro IV.

SUETÔNIO. **As Vidas dos Doze Césares.** Trad: SADY-GARIBALDI. Rio de Janeiro: Ediouro s/a.

TÁCITO. **Anais**. Tradução de J.L. Freire de Carvalho. São Paulo: W.M. Jackson Inc. Editores (Clássicos Jackson, Vol XXV), 1952.

TACITUS. **The Annals**. Translated by A.J. Woodman. Indianapolis/Cambridge: Hackett Publishing Company, 2004.

YELLOW BOOK OF LECAN. Dublin, Trinity College, H.2.16, MS 1318, 14th-15th. Editado e traduzido por O'DONOVAN, J. An Ancient Poem Attributed to St. Columcille with a Translation and Notes. The Miscellany of the Irish Archaeological Society, 1, 1846, p. 1–15.

YELLOW BOOK OF LECAN. Dublin, Trinity College, H.2.16, 1318, 14th-15th. Oxford, Bodleian Library, Laud 615, 16th c. Editado por MEYER, K. Mitteilungen ausirischen Handschriften, ZCP, 7, 1910, 302–3.

# **OBRAS GERAIS**

ALDHOUSE-GREEN, Miranda J. **Exploring the World of the Druids**. London: Thames & Hudson, 2010.

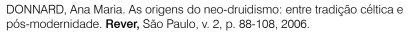
BELOUSOV, A.V. Magic in Pliny the Elder revisited. **Shagi/Steps**. V. 6, No. 1, p. 73-88, 2020.

BERGHOLM, Alexandra. 'My druid is Christ'. The development and transformation of a tradition relating to St. Columba of Iona. **North American Journal of Celtic studies**, Volume 3, Number 2, p. 171-191, 2019.

BONDIOLI, N. P. Bárbaros: Druidas enquanto Contradição no Olhar Romano. *In:* VENTURA, G.; RIBEIRO, L.; CARVALHO, R. (Org.). **Fama e Infâmia no Mundo Antigo**. Vitória: PPGL, 2014, p. 172-181.

BONDIOLI, N. P. Calendários na Antiguidade: Coligny e o Mundo Clássico. *In:* ASSIS, Angelo Adriano Faria de; FARIA, Andre Luiz Lopes de. (Org.). **O Onde e o Quando:** Espaço e Memória na Construção da História e da Geografia. Viçosa: Geographica, 2012, p. 33-53.

COLLIS, John. **The Celts. Origins**. Myths and Inventions. Brimscombe Port: Tempus, 2006.



FREEMAN, Philip. M. The earliest Greek sources on the Celts. Études celtiques. N. 32, Année, p. 11-48, 1996.

GIEREK, Bożena. Variety of Celtic Magical Texts. The Polish Journal of the Arts and Culture. V. 9, n. 1, 2014.

HAUSSLER, Ralph. Manipulating the Past. Re-thingking Graeco-Roman accounts on 'Celtic Religion'. *In:* SIMÓN, Francisco Marco; POLO, Francisco Pina; RODRÍGUEZ, José Remesal (Ed.). **Fraude, Mentira y Engaños en el Mundo Antiguo**. Barcelona: Universitat de Barcelona (Colleccio Instrumenta, vol. 45), 2014, p. 35-54.

LUPI, João Eduardo Pinto Basto. Os Druidas. **BRATHAIR**, São Luís, v. 4, p. 70-79, 2004.

OLIVIERI, F. L. Os Druidas. São Paulo: Perspectiva, 2014.

O'NEILL, Eoin Paul. Just Like Don Quixotes Blues Again: an outsiders view of Celtic Studies in Brazil. *BRATHAIR*, São Luís, v. 18, n.1, p. 159-188, 2018.

PAPAVERO, Nelson; PUJOL-LUZ, José Roberto. Deuses e gafanhotos nas antigas civilizações da Eurásia. **Notas Etnoentomológicas. Arquivos de Zoologia**. Museu de Zoologia da Universidade de São Paulo. Volume 41 (3): 133-151, 2010.

PIGGOTT, Stuart. The Druids and Stonehenge. *The South African* **Archaeological Bulletin**. Vol. 9, N. 36, p. 138-140, Dez., 1954.

SANTOS, Dominique. Forma e Narrativa – Uma reflexão sobre a problemática das periodizações para a escrita de uma história dos Celtas. **Nearco**, Rio de Janeiro, v. VI, p. 203-228, 2013.

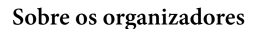
SANTOS, Dominique. Quem são os Celtas? **História e-História**, São Paulo, v. 6, janeiro, 2006.

SANTOS, Dominique; FRAZAO, J.; KOCH, V. M. Cinema e História Antiga: uma análise dos druidas da série 'Britannia'. **Mare Nostrum** – Estudos Sobre o Mediterrâneo Antigo, v. 11, p. 211-233, 2020.

SILVA, S. C. **Identidade grega e Império Romano:** a vida de Apolônio de Tiana, de Filóstrato. Curitiba: Appris, 2020.

WEBSTER, Jane. At the End of the World: Druidic and Other Revitalization Movements in Post-Conquest Gaul and Britain. **Britannia**, Vol. 30, p. 1-20, 1999.





#### **Edson Arantes Junior**

Professor de História antiga na Universidade Estadual de Goiás. *E-mail:* edson.arantes@ueg.br

## Haroldo Reimer

Professor na Universidade Estadual de Goiás. *E-mail: haroldo.reimer@gmail.com* 

# Sobre as autoras e os autores

# Ana Teresa Marques Gonçalves

Professora Titular de História Antiga na Universidade Federal de Goiás. Doutora em História pela USP. Coordenadora do LEIR-GO. Bolsista Produtividade II do CNPq.

E-mail: anateresamarquesgoncalves@gmail.com

### Ana Livia Bomfim Vieira

Professora Adjunta de História Antiga do curso de História e do Programa de Pós-Graduação em História da Universidade Estadual do Maranhão. Coordena o Mnemosyne. Laboratório de História Antiga e Medieval do Maranhão.

# **Dominique Santos**

Professor na Universidade Regional de Blumenau (FURB). Coordena o LA-BEAM – Laboratório Blumenauense de Estudos Antigos e Medievais (www. furb.br/labeam).

E-mail: vieiradominique@hotmail.com





# **Edson Arantes Junior**

Professor na Universidade Estadual de Goiás. *E-mail:* edson.arantes@ueg.br

# Filipe Noé da Silva

Professor Colaborador. IFCH/Unicamp. *E-mail: fnssilva@unicamp.br* 

# Haroldo Reimer

Professor na Universidade Estadual de Goiás. *E-mail: haroldo.reimer@gmail.com* 

#### Ivoni Richter Reimer

Professora na Pontifícia Universidade Católica de Goiás. *E-mail: ivonirr@gmail.com* 

# Pedro Paulo A. Funari

Professor Titular. IFCH/Unicamp. *E-mail: ppfunari@uol.com.br* 

# Victor Passuello

Professor na Universidade Estadual de Goiás. *E-mail: victor\_passuello@hotmail.com* 





ambiente moderno 13 análise histórico-crítica 9, 61, 75 análise marxista 12 antiguidade 10, 13, 126, 127, 144, 159, 179 antropológica 11, 115 Asinagoga 9, 61

## С

capitalismo 12 cidadãos romanos 15, 36, 45, 78, 85 cristianismo 14, 68, 69, 75, 82, 95, 96, 97, 115, 152 cultura 11, 79, 80, 89, 95, 105, 112, 117, 141, 143, 149, 156, 163, 181 culturas 11, 12, 70, 75, 118, 143, 146, 150, 183

## D

distintas culturas 12 Druidas 10, 16, 179, 197, 198

#### Ε

elementos epigráficos 15 Epístola 9, 15, 17, 19, 30, 32 estrutura social 12, 180

#### Н

formações históricas 15

# G

greco-romano 10, 15, 126, 140, 146, 152

### Н

herói Hércules 10, 140

história 9, 12, 13, 14, 62, 63, 68, 69, 75, 76, 95, 96, 97, 99, 102, 112, 113, 114, 115, 117, 118, 119, 120, 121, 122, 123, 124, 125, 126, 127, 128, 129, 130, 131, 132, 133, 134, 135, 137, 142, 145, 146, 149, 155, 156, 157, 159, 198 historiador 11, 12, 13, 14, 125, 143, 150, 153, 183, 184 historicamente transmitidos 11 histórico 9, 11, 17, 61, 62, 63, 64, 65, 75, 76, 80, 91, 92, 93, 99, 106, 110, 114, 118, 121, 124, 128, 129, 130, 154 historiografia 15, 68, 75, 121, 127, 157

#### ı

ideário monoteísta 14, 15, 99 imperiais romanos 15 integridade 18, 68, 122

#### J

judaísmo 14, 15, 82, 83, 92, 96, 108, 137 judaísmo antigo 14

# М

mágico-religiosas 10, 16, 179, 182
Memória mítica 10, 140
modernidade contemporânea 13
momentos históricos 14, 116
monoteísmo 9, 98, 99, 104, 106, 107, 108, 110, 113, 114, 116, 117, 118
morfologia histórica 13
mulheres 9, 15, 21, 24, 26, 29, 32, 48, 50, 61, 62, 63, 69, 71, 73, 74, 81, 82, 83, 85, 86, 87, 89, 90, 91, 92, 94, 96
mundo ocidental 13, 99







O obra biográfica 18

Р

político greco-romano 10, 140 pós-modernidade 13, 97, 198

R

religião 11, 12, 13, 14, 15, 16, 79, 84, 112, 115, 116, 118, 182, 188, 190, 195 religiosidade 10, 16, 149, 158

religiosidade ambivalente 10, 158

s

símbolos religiosos 11 sociedade 11, 12, 28, 29, 100, 101, 114, 116, 144, 145, 146, 168, 173, 174, 175

Т

tecnologia computacional 18 texto bíblico 15, 62, 131

